Hat 181

## दार्शनिक त्रैमासिक

वर्ष १०

जनवरी १६६४

अंक १

सभ्पादकः

यशदेव शब्य

सम्पादक मंडलः

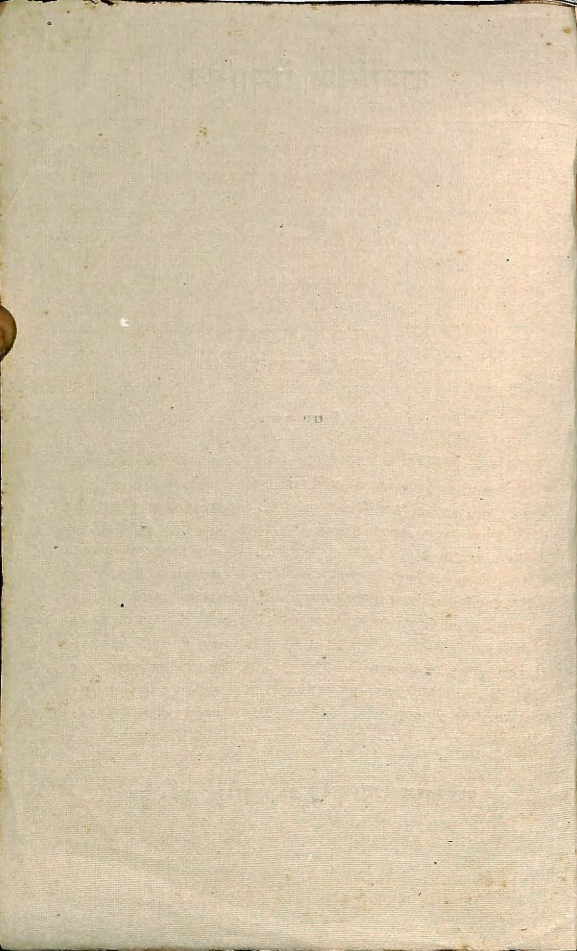
प्रो. न. कि. देवराज डा. अ. ग. जावडेकर डा. राजेन्द्र प्रसाद

#### विषय सूची

| तेख                                                                                    |            | ્ ભુલુમ                                     |                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------|------------|---------------------------------------------|------------------|
| १. श्राधुनिक भौतिक विश्वान में कार्य-कारण तथा<br>अनिश्चितता के नियमों के दार्शनिक चितन |            | डा. श्राजित कुमार सिन्हा                    |                  |
| २. क्या मानव समाज का संगठन ऋहिंसा के<br>आधार पर संभव है १                              | •••        | रामजी सिंह                                  | 9 E              |
| ३. एक दार्शनिक सन्देइवादी की युक्ति<br>४. बाह्य पदार्थों की अनुमेयता और अभिनवगुप्त     | <br>F      | लद्मीकान्त<br>नवजीवन रस्तोगी                | হড               |
| ५. भारतीय दृष्टिभ्रम सिद्धान्तों का श्रालीचनात्मक                                      |            | एल. पी. एन. सिन्हा                          | 35               |
| श्रभ्ययन<br>६. प्रत्यच्च की वेदान्तीय परिभाषा                                          | <b>200</b> | नारायण शास्त्री द्राविङ<br>कार्यानन्द शर्मा | ea<br>ea         |
| ७. भारतीय दर्शन में निराशाबाद — एक मूल्यांकन<br>८. धार्मिक जीवन श्रीर अद्धा            |            | मधुसूदन प्रसाद                              | <b>Ę</b> E<br>94 |
| ६. पुस्तक-समीचा ··· ··                                                                 | 644        |                                             |                  |

# ग्रसिल मारतीय दर्शन परिषद्

वार्षिक शुरुक १०=०० एक अंक का मूल्य ३=००



## दार्शनिक त्रैमासिक

वर्ष १०

जनवरी १६६४

अंक १

### आधुनिक मौतिक विज्ञान में कार्य-कारण तथा अनिश्चितता के नियमों के दार्शनिक तात्पर्य

डा. अजित कुमार सिन्हा

न्यूटन इस बात को मानते थे कि मौतिक जगत् के विभिन्न घटना-चक्र में कार्य-कारण का सम्बन्ध है। उनके अनुसार, यदि हमें मौतिक पदार्थ के किसी भी अंश के बारे में पूर्ण जान हो तो उसके भूत और भविष्य की अवस्थाओं के बारे में पूर्ण जान हो सकता है। अर्थात् जान हो तो उसके भूत और भविष्य की अवस्थाओं को, गति के नियमों (velocity) का ज्ञान हो तो इम उसके भूत और भविष्य की अवस्थाओं को, गति के नियमों (velocity) का ज्ञान हो तो इम उसके भूत और भविष्य की अवस्थाओं को, गति के नियमों (velocity) का ज्ञान हो तो इम उसके भूत और भविष्य की अवस्थाओं को, गति के नियमों (velocity) का ज्ञान हो तो इम उसके भूत और भविष्य की अवस्थाओं को, गति के नियमों (व्याप्य का भौतिक विज्ञान को मूल सिद्धान्तों का प्रभाव कार्य-कारण नियमों पर आधारित था। उनके भौतिक विज्ञान के मूल सिद्धान्तों का प्रभाव उनके समकालीन तथा परवर्ती दार्शनिकों पर भी बहुत अधिक पढ़ा। उनके युग में अधिकतर वैज्ञानिक तथा दार्शनिक कार्य-कारण नियमों पर पूर्ण विश्वास रखते थे।

बीसवीं शताब्दी के प्रारम्भ में भौतिक विज्ञान में अनेक नई बातों का आविष्कार हुआ। न्यूटन के भौतिक विज्ञान के अनेक मूल सिद्धान्तों को नवीन वैज्ञानिकों ने असिद्ध प्रमाणित करके भौतिक विज्ञान को नये सिद्धान्तों पर स्थापित किया। रदरफोर्ड परमाणु को विभाजित करने में समर्थ हुए और वे इस बात को सिद्ध कर सके कि एक परमाणु के विभिन्न अंश अत्यन्त करने में समर्थ हुए और वे इस बात को सिद्ध कर सके कि एक परमाणु के विभिन्न अंश अत्यन्त सूद्म हैं। रदरफोर्ड तथा नील्सबोर ने परमाणु की बनावट की सौर्य जगत् से तुलना की है। इन वैज्ञानिकों ने सिद्ध किया है कि प्रकाश बिन्दु (light quanta) परमाणु के विद्युत्कण द्वारा निःस्त होते हैं। उन्होंने इम बात की भी खोज की कि प्रकाश बिन्दु ओं का मिश्रण कार्य-कारण नियमों के अनुसार नहीं होता। इन्हों दिनों में मैक्स प्लैंक ने स्तोक भौतिकी (क्वान्टम किरण नियमों के अनुसार नहीं होता। इन्हों दिनों में मैक्स प्लैंक ने स्तोक भौतिकी (क्वान्टम फिज़िक्स) के सिद्धान्त का प्रतिपादन किया। इनका मत है कि हर एक भौतिक पदार्थ प्रकाश

निस्सरण करने में समर्थ है। प्रकाश बिन्दु एक दूसरे से अलग अलग होते हैं परन्तु कोई भी प्रकाश बिन्दू कार्य-कारण नियमों के अनुसार व्यवहार नहीं करता। भौतिक विज्ञान में जिस समय किसी पदार्थ की भावी श्रवस्थात्रों पर विचार किया जाता है उस समय किसी विशेष प्रकाश बिन्दु के व्यवहार को ध्यान में रखने हुए विचार नहीं किया जा सकता, ऋषित अनेक प्रकाश-बिन्दुओं को ध्यान में रखते हुए उनकी भावी ऋवस्याओं के बारे में विचार किया जाता है। मैक्स प्लैंक ने न्यूटन महोदय के कार्य-कारण के सिद्धान्त का विरोध विशेष रूप से किया। उन्होंने कहा कि स्तोक भौतिकी (क्वांटम फिज़िक्स) में सम्भावना के नियम (law of probability) न्यूटन के कार्य-कारण नियमों का विरोध नहीं करते अपित समर्थन करते हैं। श्राईस्टाइन ने भी कार्य-कारण नियमों का विरोध नहीं किया श्रपित समर्थन किया है, उन्होंने कहा है कि स्तोक सिद्धान्त में सम्भावना का नियम (laws of probability) कुछ सीमा तक सत्य तो है पर यह भौतिक तत्व के बारे में पूर्ण ज्ञान नहीं देता। उनका यह विश्वास था कि भौतिक तत्व कार्य-कार्या नियमों के अनुसार व्यवहार करता है और उन्होंने श्राशा प्रकट की थी कि सम्भवतः भविष्य के टैज्ञानिक इस सत्य को सिद्ध कर पायेंगे। स्राईस्टाइन स्पिनोज़ा के दर्शन से बहुत प्रभावित थे। किन्तु वे स्तोक सिद्धान्त के कुछ दार्शनिक मन्तव्यों से सहमत न थे। उन्होंने स्तोक सिद्धान्त के सम्भावनावाद का समर्थन नहीं किया। वे इस दार्शनिक सिद्धान्त को स्वीकार करने को प्रस्तुत न थे जोकि इस बात को सिद्ध करने का प्रयास करता है कि ईश्वर युत कीड़ा का खिलाड़ी है श्रीर उसे इस बात का कोई पूर्व ज्ञान नहीं है कि छक्के में कौन सा नम्बर श्राने वाला है। उनके कहने का तात्पर्य यह या कि भौतिक तत्व के अन्तिम विश्लेषणों द्वारा हम यह नहीं कह सकते कि उप-परमागु (sub-atomic particles) आदि के व्यवहार विना किसी कारण से होते हैं। स्तोक सिद्धान्त में संयोग का सिद्धान्त (law of chance) केवल मात्र इमारे ज्ञान-मीमांसा के सीमित प्रयोग की स्त्रोर संकेत करता है। संयोगवाद अथवा सम्भावनावाद (law of chance or law of probability) भौतिक तत्व के मौलिक दार्शनिक सिद्धान्तीं पर प्रकाश नहीं डांलते । आर्ड्स्टाइन अपने जीवन के अन्तिम दिनों तक केवल यह आशा प्रकट करते रहे कि भविष्य में कोई न कोई वैज्ञानिक यह सिद्ध करने में सफल होगा कि भौतिक पदार्थं के व्यवहार कार्य-कारण नियमों द्वारा निर्घारित होते हैं। परन्तु आईस्टाईन किसी विशेष प्रमाण द्वारा अपने इस विचार को सिद्ध न कर सके। कार्य-कारण नियमों के प्रति उनका मोह मात्र या।

हाईसेन बर्ग ने एक सिद्धान्त का प्रतिपादन किया जिसे स्तोक यांत्रिकी कहा जाता है। उन्होंने अपने भौतिक विज्ञान में अनिश्चतता के सिद्धान्त (Principle of Indeterminacy) के आधार पर यह निश्चित रूपेण सिद्ध कर दिया कि उप-परमाणु जगत् (sub-ato-mic world) कार्य-कारण के नियमों द्वारा निर्धारित नहीं होता। आधुनिक भौतिक विज्ञान के दृष्टिकोण से इम एक ही समय में परमाणु को वेग और अवस्थित (velocity and position) को नहीं जान सकते। यदि हमें किसी परमाणु के स्थान विशेष पर होने के

बारे में अपेका-कृत स्पष्ट शान हो तो हमारा उसके वेग के बारे में शान अर्थष्ट होता है, और यदि हमें उसके वेग का पता हो तो उसकी स्थित के बारे में शान अर्थष्ट रहता है। अराः किसी भी समय परमाशु की अवस्थिति (Position) तथा वेग (Velocity) के बारे में सही शान प्राप्त करना असम्भव है। र स्तोक यांत्रिकी (क्वान्टम मकेनिक्स) का यह सिद्धान्त बहुत महत्वपूर्ण है। आधुनिक भौतिक विशान के दृष्टिकोण से इस बात को वैशानिक प्रायः स्वीकार करते हैं कि उप-परमाशु जगत् के अध्ययन में कार्य-कारण नियमों का प्रयोग नहीं किया जा सकता। यह कहना ठीक न होगा कि हाइसेन बर्ग के भौतिक विशान में अनिश्चतता के सिद्धान्त का अर्थ है वैशानिक शानमीमांसा के प्रयोग को सीमित कर देना। अर्मिश्चतता का सिद्धान्त इस बात को ओर निर्देश करता है कि उप-परमाशु जगत् में एक प्रकार की स्वतः प्रवृत्ति होती है। परमाशु तथा अन्य प्रकार के उप-परमाशु कार्य-कारण नियमों का सदैव उल्लंघन करते हैं। अर्मिश्चततावाद भौतिक जगत् के बारे में केवलमात्र वास्तविक सिद्धान्त नहीं कहा जा सकता। यह एक मौलिक दार्शनिक सत्य भी है। यह भी प्रतीत होता है कि जहां तक भौतिक जगत् का सम्बन्ध है, स्तोक यांत्रिकी के इस अनिश्चतता के सिद्धान्त को सदा के लिए हमें स्वीकार करना पड़ेगा। अनिश्चतता का सिद्धान्त को सदा के लिए हमें स्वीकार करना पड़ेगा। अनिश्चतता का सिद्धान्त को सदा के लिए हमें स्वीकार करना पड़ेगा। अनिश्चतता का सिद्धान्त के शानमीमांसा में एक महत्वपूर्ण स्थान रखता है।

कुछ दार्शनिकों तथा वैज्ञानिकों ने हाइसेन वर्ग महोदय के श्रनिश्चितता के सिद्धान्त की श्रालोचना की है श्रीर उनका यह कहना है कि भौतिक जगत् को घटनाश्रों के श्रभ्ययन में आलोचना की है श्रीर उनका यह कहना है कि भौतिक जगत् को घटनाश्रों के श्रभ्ययन में कार्य-कारण सिद्धान्त श्र्यं विहीन नहीं समभा जा सकता। कुछ दार्शनिक यह विचार भी कार्य-कारण सिद्धान्त श्र्यं विहीन नहीं समभा जा सकता। कुछ दार्शनिक यह विचार भी कार्य-कारण सिद्धान्त श्रां कार्य कार्य सम्बन्ध नहीं पाया जाता श्रीर होती हैं, किन्तु घटनायें ऐसी भी हैं जिनमें कार्य-कारण भाव सम्बन्ध नहीं पाया जाता श्रीर होती हैं, किन्तु घटनायें ऐसी भी हैं जिनमें कार्य-कारण भाव सम्बन्ध नहीं पाया जाता श्रीर होती हैं, किन्तु घटनायें ऐसी भी हैं जिनमें कार्य-कारण भाव सम्बन्ध नहीं पाया जाता श्रीर होती हैं, किन्तु घटनायें ऐसी भी हैं जिनमें कार्य-कारण भाव सम्बन्ध नहीं पाया जाता है।

श्री नारश्रोप ने कहा है कि श्रांनिश्चितता के सिद्धान्त को श्राधिक महत्व इसिलए नहीं दिया जा सकता क्योंकि इसको पूर्णरूपेण स्वीकार करने पर विज्ञान को श्रांनिश्चितता की नींव पर स्थापित करना होगा।३ परन्तु यह मानी हुई बात है कि विज्ञान निश्चतता, श्रार्थात् पर स्थापित करना होगा।३ परन्तु यह मानी हुई बात है कि विज्ञान निश्चतता, श्रार्थात् कार्य-कारण सिद्धान्त की, पक्की नींव पर श्राधारित है। नारश्रोप इस विचारधारा को इसिलए कार्य-कारण का सिद्धान्त श्राज श्रासिद्ध हो चुका है तथा मौतिक स्वीकार नहीं कर सकते क्योंकि कार्य-कारण का सिद्धान्त श्राज श्रासिद्ध हो चुका है तथा मौतिक विज्ञान श्रानिश्चितता के सिद्धान्त पर श्राधारित है।

ापणान त्रानाश्चतता क सिद्धान्त पर आसारत की घटनात्रों का ठीक ठीक ग्राध्ययन करने कुछ वैज्ञानिकों ने कहा है कि मौतिक जगत् की घटनात्रों का ठीक ठीक ग्राध्ययन करने के लिए कार्य-कारण के नियम तथा सम्भावना के नियमों में समन्वय होना चाहिए। इन दोनों विरोधी नियमों में समन्वय करना एक जटिल समस्या है। श्री पौपर ने कहा है कि उप-दोनों विरोधी नियमों में समन्वय करना एक जटिल समस्या है। श्री पौपर ने कहा है कि उप-दोनों विरोधी नियमों में स्मानश्चितता के नियम का प्रयोग होता है ग्रीर स्थूल वस्तुश्रों परमाग्रा जगत् के ग्राध्ययन में श्रानिश्चितता के नियम का प्रयोग होता है ग्रीर स्थूल वस्तुश्रों सम्बन्धी श्राध्ययन में कार्य-कारण नियमों का। इन दोनों के बीच दो विरोधी भाव हैं, उसे दूर करना कटिन होगा। इस व्यावहारिक जीवन में भौतिक जगत् की घटनात्रों को सदैव कार्य-कारण नियमों द्वारा स्पष्ट करते हैं। वैज्ञानिक दृष्टि से भी इस प्रकार को व्याख्या में कोई दोष

नहीं है। परन्तु यह बात भी सिद्ध हो चुकी है कि उप-परमासु जगत् में घटनायें सम्भावना के नियमों द्वारा निर्धारित होती हैं। अतः यह बात हमको स्वीकार करनी ही पड़ेगी कि इस जगत् की समस्त घटनायें कार्य-कारसा नियमों द्वारा निर्धारित होती हैं। स्तोक यांत्रिकी के चेत्र में अनेक नवीन तथा क्रान्तिकारी तथ्यों के आविष्कार होने के कारसा आधुनिक दर्शन के बहुत से मंतव्यों पर फिर से विचार करना होगा। इस विचारधारा में कार्य-कारसा सिद्धान्त का कोई स्थान नहीं है। इसके स्थान पर सम्भावना के नियमों को स्थायी रूप से स्वीकार कर लिया गया है। स्तोक यांत्रिकी में द्रव्य कर्सा (particle) के वेग और उसके भावी व्यवहार के बारे में भविष्यवासी नहीं की जा सकती। अधिक से अधिक भौतिक कदार्थ के एक द्रव्य कर्सा की भावी अवस्थाओं के बारे में हम केवल अनुमान भर लगा सकते हैं, परन्तु निश्चित रूप से कुछ नहीं कह सकते। हैं हैन्स राइखेन्वैक का कहना है कि आधुनिक विज्ञान की ज्ञानमीमांसा के अनुसार परमासु की भावी अवस्थाओं के बारे में भविष्यवासी नहीं की जा सकती। वह कार्य-कारसा के नियमों का उल्लंघन करता है। इस भविष्यवासी नहीं की जा सकती। वह कार्य-कारसा के नियमों का उल्लंघन करता है। इस भविष्यवासी नहीं की जा सकती। वह कार्य-कारसा के नियमों का उल्लंघन करता है। इस भविष्यवासी नहीं की जा सकती। वह कार्य-कारसा के नियमों का उल्लंघन करता है। इस भविष्यवासी नहीं की जा सकती। वह कार्य-कारसा के नियमों का उल्लंघन करता है। इस भविष्यवासी नहीं की जा सकती। वह कार्य-कारसा के नियमों का उल्लंघन करता है। इस भविष्यवासी नहीं की जा सकती। वह कार्य-कारसा के नियमों का उल्लंघन करता है। इस भविष्यवासी नहीं की जा सकती। वह कार्य-कारसा के नियमों का उल्लंघन करता है। इस भविष्यवासी नहीं की जा सकती। वह कार्य-कारसा के नियमों का उल्लंघन करता है। इस भविष्यवासी नियसी का उल्लंघन करता है। इस भविष्यवासी का उल्लंघन करता है। इस भविष्यवासी नियसी का उल्लंघन करता है। इस भविष्यवासी नियसी का उल्लंघन करता है। इस भविष्यवासी का उल्लंघन का व्यवहासी का स्थायी का स्था

अल्फ्रोड लान्डे ने कहा है कि क्योंकि नयी ज्ञानमीमांसा की दृष्टि से कार्य-कारण के नियम सदा के लिए असिद्ध प्रमाणित हो चुके हैं अतः प्रकृति में इसके प्रच्छन चिह्नों को खोजना निष्पयोजन होगा।

न्यूमन ने कहा है कि सम्भवतः भविष्य में श्रव कभी भी कार्य-कारण नियमों का प्रयोग उप-परमाणु जगत् में नहीं किया जा सकेगा। मैक्स बोर्न ने भी इसी मत का समर्थन किया है श्रीर इस बात पर बल दिया है कि स्तोक यांत्रिकी ने श्रानिश्चिततावाद में स्थायी स्थान बना लिया है। श्रीर यही कारण है कि परमाणु का वेग तथा उसकी स्थित के बारे में निश्चितरूपेण भविष्यवाणी नहीं की जा सकती। स्तोक यांत्रिकी का मूल श्राधार श्रानिश्चितता सिद्धान्त है।

वर्तमान काल में मैरिबो बुंगे सबसे ब्रान्तिम हैं जिन्होंने स्तोक यांत्रिकी के व्यर्तमान काल में मैरिबो बुंगे सबसे ब्रान्तिम हैं जिन्होंने स्तोक यांत्रिकी के ब्रान्तिश्चिततावाद का घोर खंडन किया है ब्रीर कार्य-कारण नियमों की पुनस्थापना का प्रयास किया है। इनका मत है कि कार्य-कारण के नियम तो सार्वभीम हैं ब्रीर उनका प्रयोग प्रकृति के प्रत्येक पहलू में किया जाता है। कार्य-कारण भाव विश्वव्यापी होने के कारण ही विश्व के प्रत्येक ब्रांश में हम एक नियम व्यवस्था पाते हैं। यह विश्व नियमबद्ध इसलिए है कि जात की सारी घटनायें कार्य-कारण नियमों द्वारा निर्धारित होती हैं। बुंगे का विचार है कि जात की सारी घटनायें कार्य-कारण नियमों द्वारा निर्धारित होती हैं। बुंगे का विचार है कि वर्य मैक्स बोर्न का सर्वव्यापी अनिश्चिततावाद सत्य होता तो समग्र विश्व नियमबद्ध न यदि मैक्स बोर्न का सर्वव्यापी अनिश्चिततावाद सत्य होता तो समग्र विश्व नियमबद्ध न सर्वाई देकर नियम-विहीन दिखलाई पड़ता। उन्होंने कुछ ऐसे वैज्ञानिकों के मत का दिखाई देकर नियम-विहीन दिखलाई पड़ता। उन्होंने कुछ ऐसे वैज्ञानिकों के मत का विखाई के मत का समर्थन करता है जिसने कि तरंग यांत्रिकी (wave mechanics) को बोहम के मत का समर्थन करता है जिसने कि तरंग यांत्रिकी (wave mechanics) को केवल स्तोक यांत्रिकी (particle mechanics) के शब्दों में स्पष्ट करने का यत्न किया केवल स्तोक यांत्रिकी (particle mechanics) तथा स्तोक (particle) के द्वारा स्पष्ट प्रकार की भौतिक घटनाओं को तरंग (wave) तथा स्तोक (particle) के द्वारा स्पष्ट

किया जाता है। विकास का कार्य का अपने अपने अपने कार्य कार्य हों है है वार्य का

इस प्रकार यह स्पष्ट है कि मैरियों बुंगे ने अपने सिद्धान्त को एक अधुद्ध वैज्ञानिक सिद्धान्त के ऊपर स्थापित करने का प्रयत्न किया। इन्होंने कार्य-कारण के सिद्धान्त का समर्थन करने के लिए जो तर्क दिये हैं वे ही अत्यन्त दुर्वल हैं। इनके विचार में सबसे बड़ी कमी यह है कि इन्होंने स्तोक यांत्रिकी के अपनिश्चितता के सिद्धान्त को, जो आज सत्य सिद्ध हो चुका है, कोई महत्व नहीं दिया। इनका कार्य-कारण के नियमों द्वारा भौतिक जगत् की व्याख्या करने का प्रयास निष्फल रहा है।

श्रन्त में में इस श्रालोचना से अपने निष्कर्ष निकालते हुए यह कहना चाहता हूँ कि भौतिक विज्ञान मानव ज्ञान से किसी प्रकार भिन्न तथा वियुक्त नहीं कहा जा सकता। यह बात तो इम सब स्वीकार करते हैं कि श्राधुनिक मौतिक वैज्ञानिकों ने मौतिक पदार्थ की विशेषताश्चों पर जो नया प्रकाश डाला है दर्शन में उसका बड़ा भारी महत्व है। १० श्राधुनिक विज्ञान के नये श्राविष्कारों का ज्ञानमीमांसा तथा तत्वमीमांसा पर श्रद्धिक प्रभाव है। ११ मेरा ऐसा विचार है कि विश्व के समग्र स्वरूप की सम्यक् व्याख्या देने के लिए कार्य-कारण के नियम तथा सम्भावना के नियमां का समन्वय करने का प्रयास श्रद्धान्त श्रावस्थक है। विश्व को ठोक ठीक समभने के लिए हमें कार्य-कारण तथा श्रानिश्चितता के सिद्धान्तों के बाच सामंजस्य स्थापित करना होगा। ११२

मेरा मत है कि विश्व के प्रत्येक पहलू में स्थायित्व लाने वाला सिद्धान्त कार्य-कारण के नियमो द्वारा निर्धारित होता है जबिक सुजनात्मक पहलू के लिए यदिच्छा तथा श्रानिश्चितता के नियमों की त्रावश्यकता होती है। मेरा विश्वास है कि विश्व में नये नये मूल्यों का सुजन होता रहता है। सुजन शक्ति ही विश्व का मूल है। इसलिए मेरा यह मत है कि इस विश्व में यद्भिच्छा तथा अनिश्चितता के नियमों का प्राचान्य है। कार्य-कारण भाव का विश्व में गौगा स्थान है। सजन-शिक्त का निरन्तर प्रवाह विश्व के प्रत्येक पहलू को उद्देशय-पूर्ण निर्देश देता है। मैं समकता हूँ कि इस समस्या को अनुभव करते हुए ही मिल्ने ने भौतिक जगत् के कमविकास में काल (time) को बड़ा भारी महत्व दिया है। मेरे मत में काल सुजनात्मक प्रवाह का एक आँग है। १३ मेरा विश्वास है कि सुजन शक्ति के सिद्धान्त को कार्य-कारण भाव के अन्तर्गत करना उचित है। मैं समक्तता हूँ कि कार्य-कारण तथा अनिश्चतता के विरोध को इस प्रयोग द्वारा दूर किया जा सकता है। विश्व की समस्त घटनात्र्यों की सद्दी व्याख्या सुनन शिक के सिद्धान्त से हा की जा सकती है। सुनन शिक ही किसी भी जीवित प्राणी अथवा भौतिक पदार्थ के व्यवहार में यद्भिच्छा तथा आनिश्चितता का कारण होती है। यह मूल सिद्धान्त ही किसी भी प्रकार के अस्तित्व को उद्देश्य पूर्ण बनाता है। स्तोक मोतिकी का मुख्य दोष यही है कि वह मोतिक जगत् को व्याख्या मुख्यतः यांत्रिक (mechanistic) दृष्टि से करता है। मेरा मत है कि यदि हम स्तोक यांत्रिकी को स्तोक सं)ह्रेश्यताबाद (quantum teleologics) १४ के विज्ञान में रूपान्तरित कर दें तो उस स्थिति में इम कार्य-कार ए तथा अतिश्वितता के सिद्धान्तों में समन्वय ला सकेंगे।

भविष्य के वैज्ञानिक तथा दार्शनिक यदि इस विषय पर, जैसाकि मैंने प्रस्तुत किया, इस हिष्ट से चर्चा करें तो मेरी घारणा है कि अनेक जटिल समस्याओं का सम्भवतः समाधान किया जा सकेगा।

#### कुरुक्षेत्र विश्वविद्यालय

#### REFERENCES

- 1. Heisenberg, W., Philosophical Problems of Nuclear Physics, p. 86,
- 2. Heisenberg, W., The Physical Principles of Quantum Theory, p. 20.
- 3. Northrop, F.S.C., Science and First Principles, P. 135.
- 4. Popper, K.R., The Logic of Scientific Discovery, p. 247.
- 5. Heitler, W., "The Departure from Classical Thought", in Albert Einstein: Philosopher-Scientist, Edited by P.A. Schilpp, p. 189.
- 6. Reichenbach, H., Philosophic Foundations of Quantum Mechanics, p. 44.
- Lande, A., 'Probability in Clasical and Quantum Theory', Scientific Papers Presented to Max Born, p. 59.
- 8. Born, M., Natural Philosophy of Cause and Chance, p. 121.
- 9. Schlegel, R., 'Merio Bunge on Causality', Philosophy of Science, Vol. 28, 1, p. 79.
- 10. Sinha, A. K., Philosophical Aspect of Modern Physics, The University of Rajasthan Studies, 1958, p. 16.
- 11. Sinha, A. K., Social Philosohy, p. 2.
- 11. Sinda, A. K., A World-View Through a Reunion of Philosophy and

  12. Science, p. 61.

  Science, p. 61.
- Science, A. K., Philosophical Implications of Modern Astronomy. The

  Sinha, A. K., Philosophical Implications of Modern Astronomy. The

  University of Rajasthan Studies, 1960, p. 67.

  University of Rajasthan Studies, 1960, p. 67.
- 14. The term 'quantum teleologics' was first mentioned by F. S. C. Northrop in his introduction to W. Heisenberg's Philosophy and Physics, P. 22.

## क्या मानक समाज का संगठन ग्रहिंसा के ग्राधार पर संमक है ?

#### रामजी सिंह

१. प्रश्न, परिप्रश्न और प्रश्न बोध: - श्रभी हाल में बिहार की पदयात्रा में जब मैंने श्राचार्य विनोबा से यह प्रश्न किया कि "क्या मानव समाज का संगठन श्रिहंसा के श्राधार पर संभव है ?" तो उन्होंने इसके उत्तर में मुभसे ही पूछा, "क्या मानव समाज का संगठन हिंसा के आधार पर भी समव है ?" फिर स्पष्ट करते हुए उन्होंने कहा "आपका मूल प्रश्न ही वास्तव में उलटा है। यदि स्त्राप ऐसा प्रश्न करते कि "क्या बाघ, सिंह, मेड़िये श्रदि हिंस पशुत्रों का संगठन ऋहिंसा के आधार पर संभव है ? तो बहस की भी गुंजाइश थी।" इसका ऋर्य यह हुआ कि विनोबा सदृश विचारक मनुष्य को स्वभाव से साधु मान बैठे हैं। लेकिन "मनुष्य स्वभाव से साधु है" - यह एक आदर्श वाक्य भी हो सकता है श्रीर यथार्थ वाक्य भी। जो भी हो, मानव-स्वभाव का प्रश्न मानव-शास्त्र का मूल-प्रश्न तो है ही, प्रस्तुत विषय का भी आधार-प्रश्न है। मानव-स्वभाव की हमारी कल्पना या धारणा हमारे जीवन-दर्शन को प्रभावित करती है। इतिहास इस बात का साद्धी है कि जब यहूदी विचारधारा ने मानव को ईश्वर की प्रतिभा मान लिया तो उससे केवल यहूदी जीवन-दर्शन ही प्रभावित नहीं हुआ बिल्क यहूदी दर्शन से प्रभावित ईसाई एवं बहुत हद तक इस्लामी मतवाद भी प्रभावित हुए ये। इसी प्रकार आतम-तत्व की कल्पना ने भारतीय-दर्शन को एक नयी मोड़ ही दे दी है। उसी तरह मानव-स्वभाव के प्रति नैतिक एवं सामाजिक आग्रह से चीन के ताश्रो और बौद्ध धर्म को एक नयी वास्तविकता मिली है। संदोप में इम यह कह सकते हैं कि मानव-स्वभाव का प्रश्न केवल समाज-दर्शन का ही प्राया-तत्व नहीं है, यह सम्पूर्ण दर्शन का भी आधार तत्व है। दर्शन का वास्तविक अर्थ जीवन-दर्शन ही माना जाना चाहिए श्रीर जीवन-दर्शन का मेरुदंड मानव-प्रकृति का अध्ययन है। दर्शन के समस्त शृंगार मानव केन्द्रित होंगे। सत्य एवं मूल्य भी मानव के सन्दर्भ में ही सार्थक होने।

२. मानव स्वभाव: प्रश्न का प्राणतत्व:— दुर्भाग्य से "मानव—स्वभाव" के विषय २. मानव स्वभाव: प्रश्न का प्राणतत्व:— दुर्भाग्य से "मानव—स्वभाव" के विषय में इम प्रायः सभी विराद् दार्शनिक परम्पराझों में तदस्य दैशानिक वृत्ति से किये गये विश्लेषण का नितान्त अभाव ही पाते हैं। इस सम्बन्ध में दार्शनकों की दृष्टि मुख्यतः आदर्शमूलक और आध्यात्मिक रही है। विभिन्न दर्शनों की विभिन्न परम्परायें हैं। यूनानी दर्शन का प्रयोजन

मनुष्य को बुद्धिमान बनाना या जबिक चीनी परम्परा मानव को नीतिमान बनाने पर जोर देती भारतीय परम्परा में दर्शन का एक विशेष प्रयोजन रहा है, वह है जीव श्रीर ब्रह्म का साचात्कार, जिसे मोच्न भी कहा जाता है। यहूदी विचारक मानव को यह श्रवगत कराना चाहते हैं कि ईश्वर भी मानव-कल्याण में श्रभिक्चि रखता है। इसीलिये जहाँ यूनानी दर्शन में ऋादर्श मानव को विद्यानुरागी, चीनी परम्परा में श्राचारवान् साधु, भारतीय दृष्टि में श्रात्मतत्व माना गया है वहां यहूदी विचारकों ने श्रादर्श मानव को मगवान की प्रतिमा स्वीकार कर उसके जीवन में आदर्श सद्गुणों का समावेश किया है। लेकिन आदर्श मानव चाहे जैसा भी कल्पित किया गया हो, यथार्थ-मानव के वास्तविक स्वरूप का ऋष्ययन परमावश्यक है। नीति शास्त्र का इतिहास इस बात का साची है कि विना किसी दैवो या ईश्वरीय गुणों का त्रारोप किये भी मानव-प्रकृति के त्राचार पर त्राचार-शास्त्र का निर्माण किया गया है। मानव स्वभाव का स्थूल ऋषे है उसका मनोदैहिक स्वरूप। सोफिस्टों एवं कुछ स्रंश में सुकरात को छोड़ कर यूनानी विचारक प्रायः मानव के इस मनोदैहिक स्वरूप का निष्पच वैज्ञानिक अध्ययन करने के बदले एक नवीन जीवन-दर्शन के विकास की प्रक्रिया में संलग्न थे। किन्तु, चुँकि मानव समाज में रहता है, त्रीर यह मानव-समाज भी तो विराट् विश्व का ही स्रंशमात्र है, इसलिये जगत् को समभते के श्रन्वेषण क्रम में ही मानव-प्रकृति का भी श्रध्ययन हुश्रा। श्रतः मानव-स्वभाव की कोई स्वतंत्र चर्चा अपेद्यित नहीं समभी गयी। यहूदी विचारकों ने मानव को विश्व की विशालता में विलीन तो नहीं किया किन्तु उसे ईश्वर-श्रॅश मानकर उसके मनोदैहिक पद्म के श्रध्ययन के साथ उसी प्रकार ब्रान्याय किया। चीनी चिंतनघारा में प्राक्-कन्फ्यूशियस विचारकों ने मानव को देव-श्रॅश मानकर उसमें देवत्व का श्रारोप करते हुए उसके स्वभाव को नैतिक उद्घोषित का ५५-अन नागार २००१ रूपायत की यथार्थवादिता ने मानव-प्रकृति में सामाजिक-तत्व का अप करते हुए व्यवहार में उसे ब्रात्म-केन्द्रित एवं व्यक्तिवादी बनाया। भारतीय परम्परा में अगराय करते हुद निवस्त । उपनिषद्-तत्वज्ञान ने पंचकोष की कल्पना के अनुसार मानव-प्रकृति के आध्यात्मिक-मनोदे हिक पद्म का आर तक्या कर्न है। मीमांसा-दर्शन के अनुसार मानव-स्वभाव का सार कर्म है। (कर्ममयं पुरुषः)। संज्ञेष में, उपनिषद्, सांख्य, योग एवं वेदान्त के अनुसार मानव श्राभ्यात्मक-मनोदैहिक तत्व है जबिक न्याय-वैशेषिक-मीमांसा के अनुसार मानव को मूलतः केवल मनोदैहिक तत्व ही माना गया है, क्योंकि आत्मा में तो पूर्ण अज्ञान एवं अचेतना ही है। इस तरह इम देखते हैं कि भारतीय चितनवारा में मूलतः मानव को ख्रात्म-तत्व माना गया है चाहे स्नात्म-तत्व के स्वरूप के विषय में भन्ने ही विभिन्न विचार क्यों ने हों। इसी तरह दार्शनिक जिज्ञासा का पर्यवसान धार्मिक जीवन-दर्शन में होता है।

श्राभ्यात्मिक विचारक प्रायः मानव को स्वभाव से दोष मुक्त मानते हैं, क्योंकि जीवात्मा परमात्मा से या तं। श्राभिन है, जैसा वेदान्त या उपनिषद् में माना गया है, या फिर जीवात्मा को परमात्मा का ही एक श्रंश मान लिया गया है। यदि हम समान्य दार्शनिक दृष्टि से विचार करें तो सत्कार्थवाद का आलम्बन लेकर हम यह कह सकते हैं कि यदि मानव-स्वभाव में अच्छाइयां अन्तर्निहित नहीं हैं तो फिर अच्छाइयों का स्वप्न देखना ही व्यर्थ है । Ex nihil nihil fit न सते विद्यते भावों न भावे विद्यते सतः। यदि मानव को स्वभाव से ही तुष्ट मान लिया जाय तो उसके शिक्षण एवं परिष्करण की सम्पूर्ण प्रक्रिया ही व्यर्थ सिद्ध होगी। यहीं हम मनोविज्ञान का सहारा लेकर मैकडूगल के आत्म रक्षात्मक मृल्य प्रवृत्ति के सिद्धान्त की चर्चा के क्रम में यह कह सकते हैं कि चूँ कि कलह, पृथक्त, संग्रह आदि की मृल प्रवृत्तियां जन्मजात हैं इसलिये मानव की जन्मजात साधुता प्रमाणित नहीं होती। लेकिन जहां इस जीर्ण-शीर्ण मनोविज्ञान के मृल-प्रवृत्ति के सिद्धान्त के अनुसार हम मनुष्य में जन्मजात कलह-वृत्ति का आरोप करते हैं वहां शायद हम संघात्मक-मृल्य-प्रवृत्ति, दाम्पत्य मिलन, शिशु-रक्षण, आत्म-दमन आदि की मानव वृत्तियों को मृल जाते हैं। आज तो मनोविज्ञान की फायडोत्तर भूमिका में मानव-स्वभाव को दृष्ट मानने का भी कोई आग्रह नहीं है। नव-फायडवादो मनोवैज्ञानिक मनोविश्लेषण को जीव-शास्त्र के बदले समाजशास्त्र की भूमिका पर पुनर्यठन करने के लिये चिन्तित हैं।

एडलर की "जीवन शैली" एवं युंग के जातीय श्रचेतन के श्रन्तगत श्रात्म-रच्या एवं 'काम वृत्ति' के बदले मनोविश्लेषण जगत् आज मनुष्य की सामाजिक-सांस्कृतिक वृत्तियों में श्रपना समाधान ढूंढ़ने का प्रयास कर रहा है। इसीलिये तो जिस डार्विन के विकासवाद के अन्तर्गत "अस्तित्व-संघर्ष" से आविभूत "योग्यतम की रत्ता" आदि की दुइ।ई देकर मानव-स्वभाव को दुष्ट प्रमाणित किया जाता है उसी डार्विन ने नीति बल को शरीर बल एवं बुद्धि बल दोनों से ही श्रेष्ठ माना है। उदाहरण देते हुए उसने कहा है कि जो जातियां अनीतिवान् थीं वे आज नामशेष हो गयो हैं। सोडम एवं गमोरा का आज नामोनिशां नहीं। जो यून।न कमी योरुन के बुद्धि वैभव का सम्राट्था जब उसने नीति का परित्याग किया तो उसकी बुद्धि हा उसकी दुश्मन हो गयी। यह ठीक है कि हिराक्लिटस, हीगल, डार्विन, मार्क्स श्रादि विचारकों ने संघर्ष को ही विकास की हरकत माना है, लेकिन जिस मार्क्स ने वर्ग-संप्रवे का एक समग्र जीवन-दर्शन रखते हुए द्वन्द्व को विचार-विकास का ही नहीं ऋषितु प्राथमिक-विकास का भी सूत्र माना उसको भी शायद मानव के अन्तर्निहित संभाव्य सद्गुणों में ऋटूट विश्वास था। मार्क्स ने तो शायद ईश्वर को भी इसलिये ऋस्वीकार किया कि उसे यह विश्वास था कि यदि परिस्थितियां श्रमुकुल बना दी जाँय तो इस पृथ्वी पर ही स्वर्भ का साम्राज्य स्थापित हो सकता है। यदि उसे मनुष्य की ऋन्तर्निहित दिन्यता में विश्वास नहीं रहता तो फिर उसके परिष्कार के सारे क्रांतिकारी प्रयास सैद्धान्तिक रूप से निरर्थंक होते ही, व्यावहारिक रूप से भी श्रासफल होते। इसीलिये या तो हमें यह स्वीकार कर लेना होगा कि यदि मनुष्य स्वभाव से दुष्ट है तो फिर कोई भी वैचारिक क्रांति संभव नहीं।

स्वभाव तो वह होता है जो नित्य श्रोर निरंपबाद होता है, जिसका निराकरण नहीं हो स्वभाव तो वह होता है जो नित्य श्रोर निरंपबाद होता है, जिसका निराकरण नहीं हो सकता। यदि मनुष्य स्वभाव से दुश होना तो उपका निराकरण भी नहीं होता। श्रातः यदि हम मार्क्स के श्रानुसार वर्ग-संवर्ष के श्राधार पर मनुष्य-स्वभाव में संवर्ष को एक

अवश्यम्भावी प्रक्रिया भी स्वीकार कर लें तो प्रश्न उठता है कि फिर मार्क्स स्वयं इस संघर्ष की निराकर्ण क्यों करना चाहते हैं ? आज समाज के अन्दर चोरी, बटमारी, लड़ाई, दंगे, इत्य'एँ आदि जब होती हैं तो हमारा प्रयास उनका निराकरण करने का होता है। यदि यही हमारा स्वभाव होता तो हम इनके निगकरण का क्यों प्रयत्न करते ? हम अपने सामान्य दैनिक अनुभव में भी यह देखते हैं कि हमें क्रूर कमों से स्वामाविक रूप से कच्ट होता है। इन सब बातों से यह प्रतीत होता है कि इमारी सम्पूर्ण सामाजिक-राजनैतिक सांस्कृतिक व्यवस्था का मूलाधार मानव को स्वभाव से अञ्चल मान लेने पर टिका हुआ है। राज्य शास्त्र के विकास कम में संसदीय-जनतन्त्र-प्रणाली की आधार्राशला मानव-स्वभाव की साधुता के विश्वास पर ही टिकी हुई है। स्वस्य जनतंत्र सामान्य मनुष्य के विवेक एवं सिद्वचार पर तो आश्रित है ही साथ-साथ विरोधी-दलों की निष्ठा एवं श्रांस्था में विश्वास भी इसका एक प्रमुख श्राधार स्तम्भ है। पुरातत्व विज्ञान के प्रागैतिहासिक ध्वंसावरोषों के श्रन्वेषणों से भी यह पता चला है कि उस समय भी सामाजिक जीवन था तथा उस समय ऋ त्मरद्या ऋादि के शस्त्रास्त्र नहीं थे। मानव-शरीर की रचना शाकाहारी प्राणियों जैसी ही है, इससे भी जीवन-निर्वाह के कम में प्रकट दुष्टता की संभावना श्रत्यलप हो जाती है। यूनेस्को के तत्वावधान में मानव स्वभाव की खोजों के ब्राधार पर प्रो. मांटेग्यू ने यह बताया है कि मानव जन्म से ब्राकमण या श्रापहरण करने श्रादिके दुर्भाव लेकर जन्म नहीं लेता। जिस दुर्भाव को ग्राज हम मानव-स्वभाव में श्रारोपित करते हैं वह वास्तविक श्रर्थ में उसका जन्मजात स्वभाव नहीं बिलक वातावरण से ऋर्जित विभावमात्र (Acquion habit) है। इसीलिये तो विविशास्त्र जैसे परिवर्शन विमुख, स्थिति-स्थापक शास्त्र के अन्तर्गत प्रायः सर्वसामान्य रूप से अपराधियों को दोषी मान लेने की अपेद्धा निर्देषि मान लिया जाता है, जिसे इम Benefit of doubt कहते हैं। यह कुछ श्रौर नहीं बल्कि मानव-स्वभाव की साधुता में श्रास्था की श्रामिन्यिति है। मानवीय संस्कृति के विकास का इतिहास, और विशेषकर मानवीय कल्याण के निमित्त विशान का त्राचारशास्त्र योगदान मनुष्य के अन्तर्निहित सद्गुणों में विश्वास व्यक्त करता है। आचारशास्त्र की श्राधारशिला भी श्रात्म-स्वातं इय के साध-साथ व्यक्ति के विवेक पर ही स्थिर है। नैतिकता का निर्धारण करने वाली हमार। ऐच्छिक क्रियायें हमारी विवेकबुद्धि पर ही आश्रित हैं। धर्म-शास्त्र की धारणा भी मानव-स्वभाव की आधारभूत साधुता पर हो टिकी हुई है। जीवन-दर्शन के दृष्टिकम में भी मनुष्य को स्वभावतः दुष्ट मान लेने में निखिल मानव जाति का अपमान तो है ही निराशाबाद भी इसमें कमाल का है। इसीलिए यदि मानव-स्वमाव की दुष्टता का हम वस्तुस्थिति स्वीकार कर भी लें तो हमारा यह जीवन-सिद्धान्त या जीवन-दर्शन कदापि नहीं हो सकता।

३. मानव समाजः विकास एवं उपलब्धः-

मानवीय त्राचार संहिता की प्रयोगशाला का सर्वश्रेष्ठ त्राविष्कार शायद पराधैवाद ही माना जायगा। परार्थवाद के मूलाधार मानय-विवेक एवं मानव-साम्य की भावना ही हैं। मानवीय-चितन की दिशा सदैव ही उसकी उसकी संकुचित परिवि से खींच कर बाहर ले जाने

#### क्या मानव समाज का संगठन अहिंसा के आधार पर संभव है? ११

🔳 उपक्रम करती रही है। यदि ऐसा नहीं हुआ रहता तो शायद साहित्य, संस्कृति, कला श्रादि का भी विकास कुंठित ही रहता, आध्यात्मक चेतना तो मृतप्राय रहती ही। प्राकृतिक नियम एवं वस्तुस्थिति ने मानव पर प्रभाव तो बहुत ही डाला है किन्तु श्चन्त में वह मानवीय श्राकांचाओं के सम्मुख पराजित ही हुआ है। इसका मूल कारण यह है कि वस्तुस्थि<mark>ति</mark> जीवन-सिद्धान्त नहीं बन सकती। वास्तव में वस्तुस्थिति की सिद्धान्त की अोर प्रगति ही संस्कृति है। दूसरे शब्दों में "दूसरे के जीवन में शामिल होना और दूसरे को अपने जीवन में शामिल करना ही संस्कृति है।" श्रातः संस्कृति ज़िन्दगी की यह साफेदारी, यह शराकत यह तहजीब या कल्चर है। श्रीर यही तो परार्थवाद भी है। इसका ऋर्थ यह हुआ कि भारतीय संस्कृति के विकास-क्रम में उत्तरीत्तर सौग्य से सौग्यतर या मुन्दर से मुन्दरतर की परार्थवादी प्रक्रिया ही परिलिक्ति होती है। इसीलिए तो प्राणिशास्त्र के क्रान्तिकारी प्रवर्त्तक डार्विन ने यदि Survival of the fittest का प्राकृतिक-सिद्धान्त उपस्थित किया तो परवर्त्ती प्राणीविज्ञान के ऋधिकारी जुलियन हक्सले ने fitting the unfit to survive (जो अन्तम हैं, उन्हें सन्तम बनाने) का विचार रखा। यानि इम Live on others "दूसरों को खाकर जी ्रो" की रिथित से live and let live (जिश्रो श्रीर जीने दो) की श्रवस्था में श्राकर उसमें Live for others (दूसरों के लिये जिश्रो) की भन्य श्रवस्था में जाने को उद्यत हैं। वस्तुतः समाज व्यिक्त के केवल भीतिक अस्तित्व के लिये ही श्रावश्यक नहीं है बल्कि समाज का विधान भी मानव—स्वभाव के श्रानुकूल है। यहां वे लोग भो जीते हैं जो दूसरों को भी जीने देते हैं। वात्सल्य एवं दाम्पत्य के श्रितिरिक्त मानव-स्वभाव के श्रान्तर्गत सामाजिकता की भावना को देखकर ही श्रारस्तु ने मनुष्य को सामाजिक जीव माना है। कांट ने इसी को Unsociable Sociableness of man बताया है। फ्रायड ने इसी ambivalence को स्पष्ट करते हुए कहा है - "जिसके साथ हम शान्ति से नहीं जी सकते, किन्तु जिसके बिना इम जी ही नहीं सकते"। मूल प्रवृत्ति के सिद्धान्त स्थापक मनोदेशानिक मैकडूगल, ड्रेमर, टेन्सल श्रादि ने भी समूह-प्रदृत्ति (Instinct of Gregariousness) को माना 🜓 समाज व्यक्तिगत कल्याण के लिये कितना आवश्यक है यह बताने की आवश्यकता नहीं। इसका एक स्थुल प्रमाण यह भी है कि आज समाजवाद का आन्दोलन जागतिक रूप धारणा कर दिनोदिन बढ़ ही रहा है। विभिन्न समाज-शास्त्रियों के अनुसार इसी सामाजिकता की भावना को ड्रेमर ने worthwhileness, गम प्लोविच ने Syngenism, कूली ने वयं - अनुभव गीडिगस ने जातीय चेतना तथा लीबान ने सामूहिक मन आदि कहा है। मानवीय सभ्यता के विकास-क्रम में क्रमशः जंगल मानव-समाज, बबैर मानव-समाज श्रीर सभ्य मानव समाज आया है और सभ्य मानव-समाज भी क्रमशः दासता, सामन्तवादी एवं पूंजीवादी युगों को पार करता हुआ। समाजवादी मानव समाज के युग में आ गया है। जे. सी. कुमारपा महोदय ने सम्यता के परार्थवादी इतिहास क्रम को पाँच अवस्थाओं में दिखाया है। पहले पराश्रधी-त्रवस्या (Predatory) है जिसका प्रतीक बाझ है, जो दूसरों को खाकर जीता है। फिर तस्कर-समाज (Parasitic) वना, जिसका प्रतीक बन्दर था। इन दोनों अवस्थाओं में बिना किसी अम के मोग (Consumption without Production) का नियम था। तीसरी अवस्था में उद्योगी (Enterprising) समाज बना जिसक: प्रतीक पन्नी था, जिसने अपने घोंसले आदि बनाने का अमयुक्त जीवन विधान बनाया। चौथी अवस्था का प्रतीक मधुमक्ती है जिसका अम केवल अपने लिए ही नहीं बल्कि सम्पूर्ण समाज के लिये भी होता है। अन्त में इम सेवा-युग (Service stage) में आते हैं जहां हमारा जीवन माता की तरह दूसरों के लिये ही समर्पित है। इस तरह हम देखते हैं कि मानव-समाज के विकासकम में उत्तरोत्तर अहिंसा का अधिकाधिक समावेश और हिंसा का अभिक निराकरण होता गया है। समाज एवं राज्य की उत्पत्ति सम्बन्धी सिद्धान्तों में "शिक्ति सिद्धान्त" को छोड़कर समाज—संगठन में प्राय: सब ने प्रेम एवं प्रसंविदा को ही अपनाया है।

अहिंसा : विवेचन और विस्तार :

- (क) अभावात्मक शब्दावली वयां ? "अहिंसा" पद देखने में भले ही अभावात्मक है लेकिन यथाये में यह भावात्मक पद ही है। यों तो वैशेषित दर्शन में "अभाव" को भी एक पदार्थ ही माना गया है लेकिन बैडले जैसे प्रत्ययवादी विचारक पूर्ण रूप से अभाव का अस्तित्व नहीं मानते। दूसरा तर्क हम यह भी दे सकते हैं कि ''हिंसा" और "अहिंसा" ये दोनों व्याघातक पद हैं, अतः एक के अस्तित्व मात्र से भी इसके विपरीत व्याघातक पद का सहज ही अर्थवोघ होता है। तीसरा एक और कारण हो सकता है। "अहिंसा" को धभ मानकर उपनिषद्, अृति, स्मृति तथा बौद्ध एवं जैन वाङ्मय में प्रतिष्ठित स्थान मिला है तथा महावीर ने तो "अहिंसा परमोधमीं" कहकर इसको पूर्ण प्रतिष्ठित कर दिया है। एक कारण यह भी हो सकता है कि चूँ कि अहिंसा का मावात्मक अर्थ प्रेम बताया जाता है और प्रम शब्द चूंकि अनेकार्थक एवं अस्पब्ट होने के साथ-साथ कई गुणों का समावेश करता है जिसमें से केवल एक गुण अहिंसा है, इसिलये "अहिंसा" पद को ही स्वीकार किया गया है। अहिंसा को छोड़कर प्रेम शब्द को इसीलिए स्वीकार नहीं किया गया है कि ''प्रेम' शब्द आवश्यकता से अधिक व्यापक है।
- (ख) श्रहिंसा की भावारमक व्याख्याः श्रहिंसा को भावारमक व्याख्या के कम में इसे सिक्रय— प्रेम (active love) कहा गया है। जैसे "मा हिंस्यात् सर्वभ्तानि" जैसे निषेधात्मक श्रुतिवचनों का भावारमक श्रुर्थ होगा "सर्वभृत हिते रताः" श्रहिंसा की सर्वोगीण एवं सनातन प्रतिष्ठा के लिये मन, वचन श्रीर कर्म त्रिविध श्रहिंसा की परिपूर्ण साधना त्रावश्यक है। इसके लिये एक नवीन जीवन-दर्शन, एक नवीन तत्वज्ञान चाहिये। हम बड़ी विनम्रता के साथ कहना चाहिंगे कि श्रहिंसा का ग्राधारभूत तत्वज्ञान श्रनेकान्त-वर्शन है। श्रनेकान्त हिष्ठ का श्रवलम्बन ही वस्तुतः मानसिक श्रहिंसा है। वस्तु जगत् की संश्लिष्ठता एवं श्रनन्तता तथा मानव मस्तिष्क की स्वीय स्वल्पज्ञता को ध्यान में रखते हुगे श्रुपनी एक जुद्र दृष्टि का श्रदंकार श्रीर श्रामह तथा श्रन्य दृष्टि की श्रपेक्षा से एक हिसक मानसिक श्रामहवाद का श्राविमांव होता है। विचार जब किसी श्रंध श्रामह पर श्रास्ट हो जाता है तो

मतवाद बन जाता है। हमारे समी अवविश्वास किसी न किसी पच्चातपूर्ण दृष्टि विशेष की आसित का ही प्रतिफल हैं। इसीलिये व्यावहारिक आहिंसा के लिये सभी प्रकार के दुराग्रहपूर्ण वैचारिक साम्राज्यवाद एवं श्रतिक्रमण का परित्याग परमावश्यक है। निष्कर्ष यह कि स्रपने को सदा-सर्वदा सही एवं दूसरों को ऋनिवार्थ रूप से गलत मान लोने से बहकर हिंसा की कोई दूसरी मजबूत जड़ नहीं हो सकती। यहीं बाह्य हिंसा का बीज है। इसिल्ये अपने सिद्धान्त में हिमालय की तरह दृढ रहने वाले विश्व वंद्य बापू ने बराबर कहा है ''मैं स्वभाव से ही समन्वयवादी हूँ; क्योंकि केवल मैं ही सच्चा हूँ, ऐसा मुक्ते कभी विश्वास नहीं होता।" सचमुच जिस व्यक्ति में श्रपने श्रंश-जान या श्रल्पज्ञान का भान जगा हुआ होता है वह नम्रता से पद-पद पर कहता है कि 'ऐसा होना भी संभव है।" इसीलिये मुकरात ने भी कहा था कि "मैं जानता हूँ कि मैं अज्ञानी हूँ।" प्लेटो ने भी इस भौतिक पदार्थ को "सत्" एवं "ब्रसत्" के बीच माना है। पूर्ण ज्ञान तो शायद किसी को होना भी संभव नहीं। सर्वे सर्वे न जानाति, सर्वेज नास्ति कश्चन्। इसीलिये इमारा व्यक्तिगत इगन, जिसे इम स्रंश ज्ञान था opinion कहेंगे, यह संभावना विषयक विश्वास ही कहा जायगा। इसीलिए तो शंकर एवं ब्रैडले को भी मानना पड़ा था कि माया या भ्रान्ति भी भ्रान्ति है क्योंकि प्रत्येक भ्रोति में सत्य का यरिकचित स्रंश तो रहता ही है। (Every sweet hath its sour, every evil good)। सम्पूर्ण सत्य का साज्ञात्कार मानव सामर्थ्य के बाहर है। इसीलिये हमें, अपने दृष्टिकोण के साथ अन्य दृष्टिकोण भी हैं, ऐसा जानना और मानना चाहिये। यह तभी हो सकता है जब हम उसकी भावनाश्रों के साथ सहानुभृति एवं सहृद्यता द्वारा श्रपने मन में उसकी पुनकत्पत्ति के द्वारा उसको समभाँ। जीवन एक सीधी सड़क नहीं है, इसीलिए यहां श्रापने पर आग्रह के बदले विरोधियों को समझने का प्रयास श्चपे ज्ञित है। मनुष्य यदि स्वभाव से दुष्ट नहीं है तो मुख्य प्रश्न दृष्टिकोण का है। समभ के श्चमाव में ही सारे कलह होते हैं। स्नतः विचार-संघर्ष में स्ननेकान्त दृष्टि के द्वारा ही स्थायी विराम संभव है। इस तरह इम देखते हैं कि श्रहिंसा एक विचार-पद्धति है, एक जीवन-दृष्टि है। यह सब दिशाश्रों से, सब स्रोर से खुला एक मानस-चत्तु है। श्रमेकान्त कोई कल्पना नहीं बलिक यथार्थता का जीवित सिद्धानत है। वह तो किसी भी विषय को केवल संकीर्ण दृष्टि से देखने का निषेध करता है।

मानसिक श्रीर बौद्धिक श्रिहिंसा की साधना जब परिपूर्ण हो जायगी तो स्वतः ही वाचिनिक श्रिहिसा ॥ जायगी । वाचिनक श्रिहिसा के लिये केवल यही श्रावर्यक नहीं है कि मिध्यात्व, कठोरता, व्यंग्य एवं संप्रलाप का ही हम परित्याग करें बल्क उसकी भाषा शैली भी ऐसी होनी चाहिए जिससे कि श्रंधाग्रह या दुराग्रह की ध्वनि नहीं निकले । जैन विचारकों ने श्रहिंसक श्रव-धारणात्मक योजना के श्रान्वेषण-क्रम में स्याद्वाद का सिद्धान्त प्रतिपादित किया है। इम भले ही स्याद्वाद के सभी शास्त्रीय एवं प्राविधिक पहलुख्रों से सहमत नहीं भी हो लेकिन उसकी अन्तर्गत विचार-सिंहभ्णुता एवं दूसरों के दृष्टिकोण् के प्रति वास्तविक समादर की भावना से बो सहमत होंगे ही। "स्यादाद" शब्द में स्यात् एक ऐसा प्रहरी है जो शब्द की मर्यादा को संतुलित

रखता है। "स्पात्" का अर्थ 'शायद', 'संभवतः' या 'कदाचित्' नहीं बल्कि 'कथंचित्', या 'अपेच्तित' होगा, यानी अव्यविविद्धित वमों गा अस्तित्व भी वस्तु में द्योतित होता है। यानी, केवल हमारा मानस और चिंतन ही अनैकांतिक नहीं रहे बल्कि हमारी वाणी भी एकांश प्रतिपादिका न रह कर अनेकांत भाव को प्रकट करते रहे हैं। इस तरह हमने देखा कि अहिंसा केवल व्यवहारगत ही नहीं, मानसिक एवं वाचिनिक भी है, जो स्याद्वाद की निर्दोष एवं अहिंसक भाषा शैली से बहुत हद तक संभव भी है।

(ग) अहिंसा की समय व्याख्याः — लेकिन अहिंसा का यह कायिक, मानसिक एवं वाचिक रूप से त्रिविध प्रयोग केवल वैयिक्तिक जीवन साधना में या जीवन के किसी एक होत्र में ही सीमित नहीं रहेगा। जीवन का सम्पूर्ण होत्र ही अहिंसा की रंगशाला होगा। अहिंसा का अन्वेषण मानवीय सम्यता की शायद सबसे बढ़ी उपलब्धि है। प्रेम ही इसका आदि, मध्य एवं अन्त है। यदि हम कुछ गहराई से विचार करें तो यह पता लगेगा कि अहिंसा का अन्वेषण वस्तुतः सत्य का ही अन्वेषण है। सत्य का सम्पूर्ण त्रिकाल बाधित स्वरूप में दर्शन होना तो कठिन है ही, उसका सत्यापन तो और भो कठिन है। इस प्रकार अपूर्ण सत्यदर्शी मानव के चितन में देश-काल-परिस्थिति, भाषा, उसकी मनोदशा आदि का प्रभाव पड़ता है। अस्तु, इस स्थिति में समन्वयात्मक प्रज्ञा एवं मिथ्याभिमान का परित्याग ही अहिंसक जीवन-दर्शन को जन्म देता है। यह जीवन की अनिवार्यता भी है।

थदि हम पारिवारिक जीवन से विवेचन आरम्भ करें तो हमें यहां सक्रिय प्रेम एवं पारस्परिक त्याग का बिलकुल सजीव उदाहरण मिलेगा। माँ की ममता एवं पिता के प्यार में हम बस्तुतः अहिंसा को मूर्तमान देखते हैं।

सामाजिक-जीवन में श्रपने व्यक्तिगत निरंकुश श्रावेगों को मर्यादित एवं विवेकपूर्ण नियमन एवं नियंत्रण के द्वारा समाज को संतुलित रखने की उत्तरोत्तर श्रम्युद्यवान् किया को ही श्रिहिंसा कहते हैं। जीवित श्रिहेंसा की प्रेरणा निषेध नहीं बल्कि सर्व मगलकर पारस्परिक त्याग ही है। लेकिन समाज के श्रादर्श संतुलन के लिए सामाजिक-साम्य श्रानिवार्थ है। श्रातः जाति, सत्ता, सम्पत्ति श्रादि के श्राधार पर स्थापित सामाजिक वैषम्य वस्तुतः हिंसा है।

श्रार्थिक दोत्र में व्यक्तिगत स्वामित्व की भावना ही हिंसक भावना है। प्रूघो ने भी कहा है: property is theft. गीता ने बताया है: त्यक्त सर्व परिग्रहः। इसका अर्थ हुआ कि व्यक्तिगत स्वामित्व का निराकरण करना एक अहिंसक विधान है।

उसी प्रकार सामाजिक-जीवन में वर्णभेद या उच्च-नीच का भाव रखना सामाजिक-हिंसा का स्थूल रूप है। धार्मिक-दोत्र में अहिंसा की भावना "सर्वधर्म समभाव" में ही आ कर साकार हो सकती है। विचार जब धार्मिक आग्रहवाद पर आकट हो जाता है तो वह सम्प्रदाय बनकर स्थूसहिंस्स एवं हिंसक हो जाता है।

साहित्य एवं संस्कृति के दोत्र में श्राहिसा की भावना एक उदार एवं जीवनोन्मुख हिष्ट रखती है। साहित्य के दोत्र में श्राहिसा श्रानेक वस्तुश्रों का, श्रानेक रीति से माचीन

#### क्या मानव-समाज का संगठन अहिंसा के आधार पर संभव है? १५

एवं नवीन ज्ञान संचित करने के लिये प्रेरित करती है। ऋहिंसक संस्कृति ऋनिवार्यतः समाजिक संस्कृति होगी। शायद यह दुहराना ऋावश्यक नहीं होगा कि ऋहिंसक संस्कृति का ग्राधार शोषण हो ही नहीं सकता। यहाँ मैं बहुत विनम्रता के साथ कहना चाहूँगा कि शोषण के ऋाधार पर निर्मित बड़े बड़े कलात्मक राजपासाद या कला कीर्ति भले ही विशुद्ध कला की दृष्टि से उत्तम हो लेकिन वे ऋहिंसक संस्कृति के प्रतीक नहीं हो सकते।

राष्ट्रीय सन्दर्भ में क्रमशः निरंकुश राजसत्ता के बदले जनतंत्र की श्रोर विश्व मानस की प्रवृत्ति श्रिहिंसा की श्रोर एक शिक्षाली कदम है। सच्चे जनतंत्र का श्राधार कभी भी हिंसा नहीं हो सकता। यहां बहुमत का राज्य भले ही हो लेकिन श्राल्यमत के श्रादर का भाव रहता है। ईसा ने कहा "श्रापने शत्रुश्रों को प्यार करो" श्रीर जनतंत्र कहता है श्राल्पमत का श्रादर करो।

श्रंतर्राष्ट्रीय राजीनीति में अन्तर्राष्ट्रीय कान्त्न, श्रंतर्राष्ट्रीय न्यायालय, श्रन्तर्राष्ट्रीय संगठनों का उत्तरीत्तर विकास एवं उनकी मान्यताएँ बढ़ती हुई श्रिहंसा का ही संकेस हैं। श्राज तो साम्यवादी रूस भी "युद्ध की श्रनिवार्यता" में विश्वास छोड़ कर राजनैतिक सह नश्ररितत्व का प्रतिपादन कर रहा है। उसी तरह विश्व सरकार की श्रोर मानव की उत्तरीत्तर बढ़ती हुई श्राकांद्यायें भी विश्वव्यापिनी श्रिहंसा की भावना का समर्थन करती हैं। मैं तो मार्क्स एवं गाँची के विवारों में प्राप्य राज्य शासन के विलयन की कल्पना में भी श्रिहंसा की ही कल्पना पाता हूँ, शासन के साथ हिंसा का श्रनुस्यूत सम्बन्ध हो जाता है।

दंड शास्त्र एवं दंड विधान के लेत्र में भी हम ऋहिंसा की श्रोर स्पष्ट कदम पाते हैं। यों तो दंड का ऋषाधार ही हिंसा है, किन्तु श्लाज सम्यता के ही नाम पर बहुत से देशों में प्राण्यदंड तो उठाया जा ही रहा है साथ-साथ दंड को कम से कम नृशंस एवं कूर बनाने का भी प्रयास हो रहा है। उसी तरह ऋपराधी बालकों के लिए जेलखाने के बदले सुधारात्मक पाठशालाओं की व्यवस्था हो रही है।

शिला शास्त्र के नये आयाम में भी दंड एवं हिंसा एक बर्बरता मानी गयी है। शिला का वास्तविक अर्थ है — अन्तर्निहित गुणों की अभिन्यित, जो जबर्दस्ती या दंडविधान के द्वारा संभव नहीं। अतः हम यह विश्वास पूर्वक कह सकते हैं कि सच्ची शिला ही नहीं, कोई भी शिला अहिंसक ही हो सकती है।

भू अहिंसा की शव परीक्षा: एक विश्लेषण:— यह एक साधारण बात सी हो गयी है कि लोग श्रिहिंसा को एक सुन्दर सिद्धान्त, एक सौम्य श्रादर्श तो स्वीकार कर लेते हैं लेकिन इसे श्रव्यावहारिक मान लेते हैं।

साम्य आदश ता स्वाकार कर रात के राजिन रेत अपनिष्य (क) अहिंसा एक ऐसी शिंक है जिसका उपयोग बच्चे से बूढ़े, बीमार से स्वस्थ और धनी से गरीब सब कर सकते हैं। श्रातः यह प्रतिकार का हिंसा से श्राधिक प्रभावकर साधन है।

(ख) यह सोचना भी गलत है कि ऋहिंसक प्रतिकार केवल व्यक्तिगत जीवन के लिये उपयुक्त है, लेकिन सामाजिक जीवन में यह बिलकुल ऋषेहीन है। वस्तुत: गाँधी एवं विनोबा की सामृहिक ऋहिंसा एवं सत्याग्रह के प्रयोग के बाद यह ऋारोप निराधार माना जायगा ही।

- (ग) श्रहिंसक प्रतिकार ही प्रतिकार का सर्वोत्तम साधन है, इससे ही श्रन्याय का मौलिक एवं श्रात्यन्तिक निराकरण संभव है। हिंसक प्रतिकार में प्रतिहिंसा एवं प्रतिक्रिया का चक्र श्रखंड रूप से चलता ही रहता है, जिसमें श्रन्थायी के नाश से तात्कालिक समाधान तो हो जाता है लेकिन श्रन्थाय का समूलोच्छेद संभव नहीं होता।
- (घ) अहिंसक सेनानी ध्यान, जप, योग में मग्न व्यर्थ एवं निष्किय तत्वज्ञानी नहीं होता, वह तो सच्चा पुरुषायीं बनकर अविराम रूप से अन्याय के विरुद्ध प्राणपन से सिक्तय एवं सजीव रहता है। इस युद्ध में केवल उसका शरीर एवं मस्तिष्क ही नहीं बल्कि उसकी सम्पूर्ण आतमा भी युद्धरत रहती है।
- (च) हिंसक युद्ध में विजय में भी भविष्य में पराजय की आशंका बनी रहती है, लेकिन अहिंसक युद्ध में पराजय होती ही नहीं और विजय में एक सौम्यता एवं निश्चितता विराजमान रहती है।
- (छ) श्रिहिंसा कोई प्रतिकार नहीं बल्कि चमा की पराकाष्ठा है, जिसके लिये श्रासंड निभैयता एवं श्रिपार वीरता चाहिये। श्रिहिंसा कायरों का युद्ध कौशल नहीं है। कायरता से तो हिंसा ही श्रेयस्कर है।
- (ज) हिंसा की अपनी सीमायें हैं। हिंसा के द्वारा यदि कोई सुन्दर कार्य भी हो जाता है तो वह अस्थायी होता है, लेकिन हिंसा के द्वारा जो आहित होता है वह चिरस्थायी रह जाता है। इतिहास इस बात का साची है कि हिंसा का उपयोग करने वाले स्वयं हिंसा की लपट में जल जाते हैं।
- (भ) श्रिहिंसा के विषय में हमारी यह धारणा भ्रान्त है कि यह समय-साधक प्रक्रिया है। वस्तुतः श्रिहिंसा श्रिपना काम सूच्मता से श्राहश होकर करती है, लेकिन उसकी तीवता कम नहीं रहती। श्रिहिंसा का श्राक्रमण श्रमोध होता है, इसीलिये बापू ने कहा है कि यह सबसे द्वानामी प्रक्रिया है, क्योंकि इसकी सफलता निस्संशय है।
- (ट) सबसे अंत में, हम यह कहेंगे कि मानवीय सभ्यता के विकास के इस सोपान पर इमारे लिये वर्वरता शोभा नहीं देती। अहिंसक युद्ध में मानवीयता और भी प्रखर होती है। हिंसक युद्ध तो वस्तुत: मस्स्य न्याय एवं जंगल। न्याय है, जिसकी इम इतनी निन्दा करते हैं।
- (ठ) बाह्य आक्रमणों के सन्दर्भ में श्रिहिसा की निष्फलता सिद्ध करने का प्रयास शायद श्रिहिसा की सबसे बड़ी कसीटी होगा। इस सम्बन्ध में हम केवल कल्पना ही कर सकते हैं, चूँ कि आजतक कोई भी राष्ट्र श्रिहिंसक होकर किसी आक्रमण का सामना करने के लिए प्रस्तुत नहीं हुआ है। निःशस्त्र एवं अहिंसक राष्ट्र की तो अलग बात रहे, आज इम देखते हैं कि कुछ हद तक शांतिवादी एवं तटस्थ राष्ट्र होने के कारण ही चीनी आक्रमण के संदर्भ में भारत को विश्व के राष्ट्रों की सहानुभूति मिली है। इसीलिये तो स्वर्गीय डा. राजेन्द्र

प्रसाद ने विश्वशांति के लिए एकप्रजीय तिःशस्त्रीकरण का सुभाव दिया था। निश्चय ही सचसूच में निःशस्त्र एवं निष्पद्त राष्ट्र की रह्मा के लिये आज विश्वमानस बन चुका है।

६. उपसंहार

(क) विश्वशांति: स्राण्विक श्रस्त्रों के नित्य नवीन शोधन परिशोधन से स्राज मानवता स्नाकान्त भले ही है, लेकिन यह हमें मानना होगा कि स्राज शस्त्रों का सांस्कृतिक मूल्य तो नष्ट हो ही गया है, युद्ध का गतितत्व भी समाप्त हो चुका है। शस्त्र का सांस्कृतिक मूल्य तभी तक या जब यह स्र्पेचाकृत स्रांशिक विनाश के साधन स्वरूप प्रभुत्व प्राप्ति का उपकरण था। किन्तु जब इसमें सर्वनाश की मूर्त सम्भावना प्रकट हो गयी है तो इसका मूल्य ही समाप्त हो गया है। इसीलिए निःशस्त्रीकरण एक स्निवार्यता बन गयी है। युद्ध की स्नान्वार्यता में विश्वास करने वाला साम्यवादी चीन भी स्नाज स्राणु श्रस्त्रों के परीच्चण के स्नांशिक निरोध का इसिलये विरोध करता है कि यह दक्षेसला है, वास्तव में सम्पूर्ण परीच्चण बन्द हो। यानी, श्राज युद्ध समर्थक स्नस्य एवं स्नसांस्कृतिक तो माना जायगा ही वह विश्व मानस में विश्व स्नपराधी भी होगा। स्नसम्य एवं स्नसांस्कृतिक तो माना जायगा ही वह विश्व मानस में विश्व स्नपराधी भी होगा। चाहे यह प्रकृति का ब्यंग ही क्यों न हो, चाहे इसे नियतिवाद ही क्यों न कहें, स्नाज निःशस्त्री— करणा एवं विश्वयुद्ध निरोध मानवता के लिये स्नपरिहार्य बन गया है।

(ख) विश्व सरकार : राष्ट्रीय संप्रभुता के आंशिक ममर्गण की प्रक्रिया उसी समय पारम्भ हो गयी जबसे उग्र एवं संकुचित राष्ट्रवाद के गर्भ से फासिस्ट एवं नाजीवाद का प्रादुर्भाव हुआ। मंजुचित राष्ट्रवाद से वृसरे राष्ट्र एवं विश्वशांति को खतरा तो रहता ही है, स्वयं उस राष्ट्र के संकुचित राष्ट्रवाद से वृसरे राष्ट्र एवं विश्वशांति को खतरा तो रहता ही है, स्वयं उस राष्ट्र के नागरिकों की सुरज्ञा, स्वतंत्रता एवं सुख का कोई भरोसा नहीं। ग्राज अन्तर्राष्ट्रीयता कोई स्वयं नागरिकों की सुरज्ञा, स्वतंत्रता एवं सुख का कोई भरोसा नहीं। ग्राज अन्तर्राष्ट्रीयता कोई स्वयं नागरिकों की सुरज्ञा, स्वतंत्रता एवं सुख का कोई भरोसा नहीं। ग्राज की विचारणा अप्रखंड पश्च जा रही हैं। राज्यवाद की बढ़ती हुई दुःशंकाओं से आकान्त श्राज की विचारणा अप्रखंड पश्च सत्ता के सिद्धान्त को चुनौती दे चुकी है। मैकाइवर महोदय ने तो संप्रभुता में सिप्तिहित साज्य की इस सर्वशिक्तमान सत्ता को अकुशलता का पर्यायताची बताया है तथा लास्की, केल राज्य की इस सर्वशिक्तमान सत्ता को अकुशलता का पर्यायताची बताया है तथा लास्की, केल श्रादि विचारक आर्थिक समुदायों की समान संप्रभुता में विश्वास करने लगे हैं। गेटेल ने श्रादि विचारक आर्थिक समुदायों की समान संप्रभुता में विश्वास करने लगे हैं। गेटेल ने स्वाता के प्रति इस विरोध को रुद्धिय न्यायालय" ही नहीं विर्क ''संयुक्त राष्ट्र संघ" है। इसीलिये तो आज केवल "अन्तर्राष्ट्रीय न्यायालय" ही नहीं विर्क ''संयुक्त राष्ट्र संघ" के रूप में विश्व सरकार की नींव पड़ चुकी है। आज न तो राहुल की ''बाइसवीं सदी" एवं के रूप में विश्व सरकार की नींव पड़ चुकी है। आज न तो राहुल की ''बाइसवीं सदी" एवं

न बेन्डल विल्की का "वन वल्डे" ही स्वप्न प्रतीत होता है।

(ग) विश्व साम्यवाद : विश्व शांति एवं विश्व सरकार का आधार विश्व समाजवाद ही हो

सकता है। शान्ति तो कई प्रकार की हो सकती है। शान्ति की स्थायी व्यूह रचना
सकता है। शान्ति तो कई प्रकार की हो सकती है। शान्ति की स्थायी व्यूह रचना
सैनिक सत्ता के आर्थिक शोषण या सामाजिक विषमता के आधार पर नहीं हो सकती। स्थायी
सैनिक सत्ता के लिये सामाजिक एवं आर्थिक विषमता तो समाप्त करनी ही होगी, साथ-साथ विश्वशांति के लिये सामाजिक एवं आर्थिक विषमता तो समाप्त करनी ही होगी, साथ-साथ विश्वशांति के लिये सामाजिक एवं आर्थिक विषमता तो समाप्त करनी ही होगी। संयुक्त-राष्ट्र श्रमेरिका
हिमालिय केवल हमारा ही नहीं, चीनी और पाकिस्तानियों का भी होगा। संयुक्त-राष्ट्र श्रमेरिका

एवं रूस के अपार कृषि एवं खनिज द्रव्य हो नहीं वहां की वैद्यानिक प्रतिभाश्रों का भी इम उपयोग करेंगे। सम्पूर्ण विश्व की एक आर्थिक परियोजना होगी। सम्पत्ति एवं व्यक्ति पर राष्ट्रीय सुहर नहीं होगी और व्यक्ति—व्यक्ति की सुख सुविवाश्रों में वैषम्य भी नहीं रहेगा। यही स्थिति अहिंसक समाज का स्वर्ग होगा।

भागलपुर विश्वविद्यालय, भागलपुर।

### एक दार्शनिक संदेहकादी की युक्ति

#### लक्ष्मीकान्त

ज्ञान की घारणा में कम से कम तीन तत्व हैं: सत्य, निश्चितता श्रीर सिद्धि शक्यता। दार्शनिक सन्देहवादी इन तीन पदीं के अर्थ के संबंध में प्रश्न उठाता है।

१. 'शान' इस शब्द के कम से कम तीन विरोधार्थक शब्द हो सकते हैं — (१) 'आन्ति' (hallucinatio, dellusion इस प्रकार के सभी शब्दों को सम्मिलित करते हुए) (२) 'सन्देह' श्रीर (३) 'श्रशान'। संदेहवादी विरोधतः 'भ्रान्ति' के सम्बन्ध में कुछ प्रश्न करता है।

यदि 'भ्रान्ति' शब्द शान के विरोधी शब्द की हैसियत से दार्शनिक शब्दायली में स्वीकार किया जाता है—जेसाकि किया जाता है—तो एक संश्लेषणात्मक कथन की सत्यता उस स्त्रमुभव से, जो उस कथन में ब्यक्त होता है, स्वतंत्र है, स्रोर कथनों का सत्य संगति (कांसिस्टेंसी) से ग्रहण होता है।

यहां श्रानुभविक (संश्तेषणात्मक) कथन की 'सत्यता' के उस कथन में व्यक्त श्रानुभव से स्वतंत्र होने का क्या तात्पर्य है, यह विचारणीय है। इसे इस तरह त्यष्ट किया जा सकता है, से स्वतंत्र होने का क्या तात्पर्य है, यह विचारणीय है। इसे इस तरह त्यष्ट किया जा सकता है, कि प्रत्येक श्रानुभविक कथन श्रावश्यक रूप से सत्य नहीं होता क्योंकि फिर आन्तानुभविक कथन' प्रयोग श्रानुभविक होगा। दूसरे शब्दों में हम इसे इस तरह कह सकते हैं, 'क्योंकि कथन' प्रयोग श्रानुभविक कथन है, अन्तानुभविक कथन श्रानुभविक कथन है, आन्तानुभविक कथन श्रानुभविक कथन है, श्रान्तानुभविक कथन श्रानुभविक कथन है, श्रान्तानुभविक कथन कथनों है। सत्य होना श्रावश्यक नहीं है। इस श्रार्थ । एक श्रान्तानुभविक कथन की सत्यता उस कथन में व्यक्त श्रानुभव से स्वतंत्र है।

यहां त्रानुभविक कथनों के संगत होने के सबन्य में विवाद उठता है कि 'संगति' से क्या ताल्पर्य है, क्योंकि दार्शनिक संदेहवादी यही कहता है कि ये श्रानिश्चयार्यक शब्द हैं। श्रातः यह केवल सुविधापेद्य (arbitrary) है कि हम कहें कि श्रामुक कथन संगत है। यह केवल सुविधापेद्य (arbitrary) है कि हम कहें कि श्रामुक कथन संगत है। इस सिद्धान्त के र. एक श्रानुभविक कथन की 'सत्यता' उसमें व्यक्त श्रानुभव से स्वतंत्र है। इस सिद्धान्त के सम्बन्ध में एक श्रान्य उस्ते वनोय कठिनाई है। पश्न किया जा सकता है कि यदि किसी कथन की सत्यता उस कथन में व्यक्त श्रानुभव से स्वतंत्र है तो, वह कथन सत्य है, यह श्रान्य श्रानुभवों से ही सिद्ध कैसे किया जा सकता है ? एक बार यह स्वीकृत होने पर कि कथन की सत्यता उस श्रानुभव से, जो कियत किया जा रहा । (या किया गया है), श्रालग है, इम यह कैसे कह सकते हैं श्रानुभव के श्राधार पर एक श्रानुभविक कथन की सत्यता सिद्ध कर सकते हैं ?

श्रनुभववादी के श्रनुसार सत्य की कसौटी प्रमाणीकरणीयता (verification) तथा श्रनुभव के द्वारा पुष्टीकरण है। एक संश्लेषणात्मक कथन में व्यक्त श्रनुभव को घटित करके उस कथन को प्रमाणित किया जा सकता है श्रीर इस प्रकार उस कथन को सत्यता स्थापित की जा सकती है।

किन्तु यहां भी किठनाई दीखती है। वह अनुभव, जो किसी एक कथन को प्रमाणित करेगा, आवश्यक नहीं कि स्वयं भी सही (वेरीडिकल) हो। अतः वह अनुभव, जिससे इस किसी कथन की सत्यता प्रमाणित करने जा रहे हों, प्रथम इसकी माँग करता है कि यह निश्चय किया जाय कि वह एक सही अनुभव है, या एक आन्त अनुभव नहीं है। इसके सही होने का निश्चय करने के लिए अन्य अनुभव भी अपेच्चित हैं जो अपनी स्वयं उसी प्रकार की मांग कर सकते हैं। अतः ऐसी प्रकिया में कदाचित् अनवस्था दोष हो सकता है।

सत्य के श्रानुभविक कथनों द्वारा प्रकाशित श्रनुभव से स्वतंत्र होने की धारणा में श्रीर भी कठिनाइयाँ हो सकती है। इसी प्रकार निश्चितता श्रीर प्रमाणीयता की घारणाश्रों में भी कठिनाइयाँ हैं।

वास्तव में 'सत्य', 'निश्चितता' श्रीर 'प्रमाणीयता' ये तीनों शब्द गणित श्रीर रूपात्मक न्यायशास्त्र (formal logic) में पूर्ण सार्यकतया प्रयुक्त हो सकते हैं। किन्तु जब हम इन्हें श्रानुभविक कथनों में खोज निकालने या स्थापित करने का प्रयत्न करते हैं तो इस तथ्य के बावजूद कि हम इन्हें किञ्चित् भिन्न श्रयों में प्रयुक्त करते हैं, ये कठिनाइयाँ उत्पन्न करते हैं।

एक दूसरी भांति से चिंतन की सम्भावना भी है, कि वे सभी कथन, जो श्रमुभव को श्रमिश्र रूप से व्यक्त करते हैं, सत्य हैं। यह संभावना 'भ्रान्ति' शब्द के श्रर्थ को समाप्त कर देती है, श्रौर फिर निर्भान्त श्रमुभव श्रौर भ्रान्त श्रमुभव में कोई श्रम्तर नहीं रह जाता। सभी श्रमुभव 'मात्र श्रमुभव' रह जाते हैं। कथन सत्य या श्रास्त्य हो सकते हैं किन्तु श्रमुभव सही या भ्रान्त नहीं हो सकते। श्रातः यह परिणाम निकलता है कि प्रत्यन्तां करण की हर घटना जान का एक उदाहरण होगा।

यदि 'भ्रान्ति' यह राज्द जान के विरोधार्थक शब्द की हैसियत से दार्शनिक शब्दावली में अस्वीकार कर दिया जाय तो एक संश्लेषणात्मक कथन की 'सत्यता' उस कथन में व्यक्त अनुभव से स्वतंत्र नहीं होतो आरे यह आवश्यक नहीं रह जाता कि दो सत्य कथन परस्पर संगत हो।

केवल विश्लेषणात्मक कथन, जो हमें संसार का कोई ज्ञान नहीं देते, आवश्यक रूप से संगत कहे जाँयगे। ये कथन निश्चित हैं श्रीर सिद्ध किए जा सकते हैं। श्रतः यह गलत होगा कि 'निश्चितता', 'प्रमाणीयता' इन शब्दों का प्रयोग श्रानुभविक कथनों के संदर्भ में किया जाय। श्रीर श्रतएव यह सोचना गलत है कि संसार का ज्ञान निश्चित हो सकता है श्रीर सिद्ध किया जा सकता है।

चिन्तन की यह संभावना स्वात्मवाद (सोलिप्सिन्म) की श्रोर ते जाती है श्रयवा श्रन्य किसी श्रस्वीकार्य स्थिति की श्रोर, यहां इस पर विचार नहीं किया जा रहा है। यहां जो विचार किया जा रहा है वह यह है कि एक कथन की सत्यता उस व्यक्ति के श्रनुभव से स्वतंत्र है जो उस कथन में किसी वस्तुस्थिति का प्रतिपादन कर रहा होता है श्रथवा उससे इन्कार कर रहा होता है।

कथन की सत्यता की इस घारणा को, कि यह कथन में न्यक अनुभव से स्वतंत्र है, स्वीकार करते हुए इम किसी एक ऐन्द्रिय प्रत्यक्ष के निर्ण्य की जाँच करें: संदेहवादी का प्रश्न है, "क्या सत्य, जो अनुभव से स्वतंत्र है, अनुभव में अथवा अनुभव के द्वारा स्थापित हो सकता है ?" किसी आनुभविक निर्ण्य की सत्यता—स्थापन का एक मात्र उपाय यह कहा जाता है कि इसकी अन्य अनुभवों से पृष्टि हो, यदि अगले अनुभव उस निर्ण्य को प्रमाणित करते हैं तो वह निर्ण्य सत्य है।

अनुभव के निर्णय को अगले वैसे ही अनुभवों से अनेक बार परीचित किया जा सकता है और हर बार वह परीच्ण से प्रमाणित भो हो सकता है, और हो सकता है कि एक बार भी ऐसा न हो कि वह अप्रमाणित रह जाय। किन्तु क्या सत्य, जैसा ऊपर परिभाषित और स्वीकार किया जा चुका है, किसी अगनुभविक निर्णय के परीच्णों, अयवा यूँ कहें कि पुनरावृत्त परीच्णों, के द्वारा प्रमाणित हो सकता है ? और यह तथ्य कि अगले अनुभवों के परीच्णा इस इस संख्या में दुइराए जा चुके हैं, क्या परिणाम में किञ्चित अंतर ला सकता है !

फिर 'सत्य' और 'असत्य' ये शब्द आनुभविक कथनों के लिये प्रयुक्त नहीं हो सकते।
अतः संसार का वर्णन करने वाले वाक्यों के लिए 'यथार्थ' तथा 'अयथार्थ' जैसे विशेषणों "
प्रयोग किया जा सकता है। इन वाक्यों के लिए 'सत्य' अथवा 'असत्य' शब्दों का प्रयोग
गलत होगा। इसी प्रकार विज्ञान के सभी अध्युगगमों (Hypotheses) के लिए भी
'सत्य' और 'असत्य' शब्द उपयुक्त नहीं, वर्ग 'संभाव्य' (Probable) या 'असंभाव्य' शब्द
उपयुक्त हैं। इसी प्रकार संसार के ज्ञान में 'निश्चितता' और 'साध्यता' अपेतित है, कहना गलत
उपयुक्त हैं। इसी प्रकार संसार के ज्ञान में 'निश्चितता' और 'साध्यता' अपेतित है, कहना गलत
इोगा क्योंकि 'निश्चतता' और 'साध्यता' ये शब्द अनुभव के सन्दर्भ में प्रयुक्त नहीं हो सकते।
होगा क्योंकि 'निश्चतता' और 'साध्यता' ये शब्द अनुभव के सन्दर्भ में प्रयुक्त नहीं हो सकते।
संसार के ज्ञान के लिए केवल संभाव्यता अपेत्तित है। अतः ज्ञान के संबन्ध में यह कहा जा
संसार के ज्ञान के लिए केवल संभाव्यता अपेत्तित है। अतः ज्ञान के संबन्ध में यह कहा जा
संसार के ज्ञान के लिए केवल संभाव्यता अपेत्तित है। तत्व आवश्यक हैं —यथार्थता और
संभाव्यता।

एयर ने अपनी पुस्तक 'प्राब्तम ऑफ नॉलेज' में लिखा है कि दार्शनिक संदेहवादी ज्ञान के ऐसे प्रतिष्ठित स्रोतों, जैसे स्मृति या प्रत्यत्त आदि प्रमाखों, की त्रुटिपूर्णता का दावा अनुभव के ऐसे प्रतिष्ठित स्रोतों, जैसे स्मृति या प्रत्यत्त आदि प्रमाखों, की त्रुटिपूर्णता का दावा अनुभव के आधार पर नहीं करता। उसका प्रश्न है, "क्या कोई ऐन्द्रिय प्रत्यत्त ऐसा हो सकता है के आधार पर नहीं करता। उसका प्रश्न है, "क्या कहा जा सके ! इसका क्या प्रमाण है कि आन जो किसी भी दशा में अपने विषय का प्रमाण कहा जा सके ! इसका क्या प्रमाण है कि आन का एक निश्चत होत निश्चित दशा में निर्भान्त आन दे रहा है !'

भा प्रभानाश्चत स्नात । नाश्चत दर्शा म तिज्ञात को सि स्ति ग्रवसर, जब ज्ञान के स्नोत हमें संदेहवादी के विरुद्ध यह युक्ति दी जाती है कि ऐसे ग्रवसर, जब ज्ञान के स्नोत हमें घोखा देते हैं, तभी ग्रा सकते ■ जब ऐसे ग्रवसर भी ग्राते हों जब वे हमें यथार्थ ज्ञान भी घोखा देते हों, तभी ग्रा जब वे हमें घोखा नहीं देते हों; क्योंकि यदि सही ग्रानुभव न हों तो इस तथ्य देते हों, ग्रायीत् जब वे हमें घोखा नहीं देते हों; क्योंकि यदि सही ग्रानुभव न हों तो इस तथ्य

क्ष प्रदा

की, कि अमुक श्रमुक श्रमुक श्रमुमव एक भ्रान्ति यी, पहचान नहीं हो सकती। राइल की एक श्रापित का उल्लेख यहां प्रासंगिक होगा: 'खोटे सिक्के तभी हो सकते हैं जब ऐसे सिक्के भी हों जो उपयुक्त सामग्री से उपयुक्त श्राधकारियों द्वारा निर्मित कराए गए हों'। एयर कहते हैं, "एक भ्रान्त श्रमुमव को श्रन्य निर्भान्त श्रमुमवों की प्रतिकृत तुलना (contrast) में भ्रान्त कहा जाता है, श्रात् यह मानना कि समस्त श्रमुमव भ्रान्त हैं 'भ्रान्ति' शब्द को श्रपने अर्थ से वंचित कर देना हैं"। एयर समस्त श्रमुमवों के भ्रान्त होने की सम्भावना से निषेध करते हैं। वे कहते हैं कि एक संदेहवादी ''यह नहीं मानता कि सभी प्रत्यच्च ऐसे हैं जो भ्रामक नहीं हैं।'' श्रयोत् वह इस संभावना से न नहीं करता कि प्रत्यच्च निर्भान्त मो होते हैं। श्रीर राइल केवल इतना कहते हैं कि 'भ्रान्त प्रत्यच्च हैं', यह कहने के लिए यह कहना भी श्रावश्यक है कि 'निर्भान्त प्रत्यच्च भी हैं'। जब सन्देहवादो निर्भान्त प्रत्यच्चों की संभावना को स्वीकार करता है तो, राइल की श्रापत्ति, कि निर्भान्त प्रत्यच्च भी हैं, एक श्रधिक श्रनाग्रही संदेहवादी के विरुद्ध कोई श्रापत्ति नहीं है।

किन्तु यह राइल की आपित का उपयुक्त उत्तर नहीं है। वे अपनी उपमात्मक आपित्त में केवल यही नहीं कहते कि सभी ऐन्द्रिय-प्रत्यन्न आमक नहीं हो सकते, और, कि कुछ प्रत्यन्न अवश्य हो सही प्रत्यन्न हैं, बिल्क उनके कथन का अर्थ यह भी है कि हम यह जानते हैं कि प्रत्यन्निकरण की अमुक अमुक घटनाएँ निर्भान्त प्रत्यन्नीकरण की घटनाएँ थीं; अन्यया राइल के यह कहने का क्या अर्थ हो सकता है कि हम आन्ति को पहचान सकते हैं १ एयर ने, जैसाकि ऊपर उद्भृत है, स्वीकार किया है कि संदेहवादी का कथन है कि हम वास्तव में कभी नहीं जान सकते कि कीन से प्रत्यन्न ऐसे हैं जो निर्भान्त हैं, और राइल की आपित्त, जैसाकि ऊपर दिखाया गया है यह है कि हम जानते हैं कि अमुक अमुक प्रत्यन्न निर्भान्त प्रत्यन्न था। अतः राइल की आपित संदेहवादी के विरुद्ध वास्तव में एक गंभीर आपित हैं।

संदेहवादी प्रत्यहों के सही होने — उनके वस्तुस्थितियों की सही प्रतिकृतियाँ होने — की सम्भावना से इन्कार नहीं करता। किन्तु वह इस बात पर विवाद उठाता बे कि हम किसी प्रत्यहा के निर्णय की तबतक सत्य कहने का दावा नहीं कर सकते जबतक हम उसे सिद्ध करने के उचित प्रमाण दे सकने की स्थिति में नहीं। प्रत्यह्न का कोई निर्णय एक सत्य निर्णय हो सकता है, किन्तु केवल इस तक्ष्य से कि प्रत्यह्न का कोई निर्णय एक सत्य निर्णय है, यह निष्कर्ष नहीं निकलता कि इसकी सत्यता का ज्ञान भी इसके साथ रहता है।

श्रागे एयर कहते हैं कि स्वयं संदेहवादी से तब यह प्रश्न किया जा सकता है कि तब फिर कभी भी हम यह पता कैसे लगा सकते हैं कि कुछ प्रतीतियाँ (appearances) भ्रामक हैं जबतक हम यह न जानते हों कि कुछ ऐसी भी हैं जो विश्वसनीय हैं ? एयर के इस प्रश्न में यह पूर्वकल्पित है कि किसी को इस तथ्य का जान होने के लिए कि वह भ्रम की स्थिति में था, यह श्रावश्यक नहीं है कि उसे वास्तविक वस्तु-स्थिति का जान हो। किन्तु कदाचित् यह किसी तरह भी श्रावश्यक नहीं है। यह ठीक है कि किसी

को इस तथ्य का जान, कि वह अम की स्थिति में है—जबतक वह अम की स्थिति में रहता है—नहीं हो सकता, अर्थात् अम की स्थिति का जान अन्य अनुभवों के द्वारा आनत अनुभव के बाधित होने पर हो हो सकता है। किन्तु पत्यचकर्ता के लिये इस तथ्य के जान के लिए कि, वह अम की स्थिति में था, किसी भी दशा में यह आवश्यक नहीं है कि वह एक निर्भानत स्थिति में हो और उसे इस तथ्य का जान हो कि वह निर्भानत स्थिति में है।

एक उदाहरण लें। धुँ बले प्रकाश में एक कमरे में जाने पर किसी व्यक्ति को फर्श पर एक सर्प-वत् प्रत्यन्त होता है। शीवता में पैर की ठेकर लगने पर उसे प्रतीत होता है कि या तो वह सर्प नहीं है या फिर वह मरा हुआ सर्प है। हाथ से स्पर्श करने पर उसके दृष्टि प्रत्यन्त का बाध होता है और वह पाता है कि वह सर्प नहीं था।

श्रव इतना निश्चिततः कहा जा सकता है कि इन दो प्रत्यक्तों में से कम से कम एक प्रत्यक्त श्रावश्यक रूप से भ्रान्त है, क्यों कि एक ही प्रत्यक्त—विषय के दो प्रत्यक्त परस्पर विरोधी हों श्रीर दोनों सत्य हों यह नहीं हो सकता। श्रातः कम से कम एक प्रत्यक्त भ्रान्त प्रत्यक्त है। किन्तु यह निश्चिततः नहीं कहा जा सकता कि इन दो प्रत्यक्तों में से कम से एक निर्भान्त प्रत्यक्त था। यह कथन कि एक प्रत्यक्त—विषय के दो विरोधी प्रत्यक्तों में से कम से कम एक प्रत्यक्त भ्रान्त हैं। श्रावश्यक रूप से सत्य है, जबकि यह कथन कि एक प्रत्यक्त—विषय के दो विरोधी प्रत्यक्तों में से कम से कम एक प्रत्यक्त निर्भान्त हैं। का सत्य होना श्रावश्यक नहीं है।

इस तथ्य से कि, किसी वस्तु के एक प्रत्यक्ष का उसी वस्तु के एक अन्य प्रत्यक्ष से बाघ होता है, यह परिणाम निकलता है कि इनमें से एक अवश्य ही आन्त था। किन्तु इस तथ्य से हम इस अन्य परिणाम पर नहीं पहुँचते कि इन में से गम से कम एक प्रत्यक्ष निर्धानत प्रत्यक्ष था। और भो, जबकि एक ही प्रत्यक्ष निषय के दो प्रत्यक्ष प्रस्पर विरोधी होते हैं तो यह परिणाम नहीं निकाला जा सकता कि बाद वाला प्रत्यक्ष एक निर्धान्त प्रत्यक्ष था।

यह कहा जा सकता है कि "एयर का ग्रामिपाय है कि किसी के लिए सब प्रत्यक्तों के प्रति संदेहशील होना अतर्कसम्मत है, क्योंकि संदेहशील तमी कोई हो सकता है यदि वह निर्श्रम का कम से कम एक उदाहरण जानता हो। प्रत्यक्त किसी वस्तुस्थिति के व्यंजक होते हैं। इस सम्बन्ध में संदेहशीलता तबतक अतर्कसम्मत है जबतक हम कम से कम एक निर्मान्त प्रत्यक्त का उदाहरण नहीं जानते।

मेरी सम्मित में, यदि हम निर्भान्त-प्रत्यक्त का क्या अर्थ है यह समभते हैं, तो अनुभव के क्रेंत्र में, केवल इसी आधार पर, प्रत्यक्तीकरण की उन घटनाओं की पहचान कर सकते हैं जो निर्भान्त नहीं हैं, भले ही हम निर्भान्त प्रत्यक्तीकरण की किसी भी घटना से अवगत न हुए हो । इसे इस प्रकार भी कहा जा सकता है: 'निर्भान्त प्रत्यक्त ऐसे होते हैं कि एक निर्भान्त प्रत्यक्त अपन्य किसी भी निर्भान्त प्रत्यक्त के द्वारा बाधित नहीं हो सकता'। अब अनुभव के क्रेंत्र में जब हम एक प्रत्यक्त के दो प्रस्थर विरोधी प्रत्यक्त पाते हैं तो यह

<sup>🖷</sup> शल्य जी (उनके एक पत्र से)।

आवश्यक है कि कम से कम एक प्रत्यक्ष निर्भान्त प्रत्यक्ष नहीं है। किन्तु हम इन दोनों में से किसी एक के विषय में निश्चिततः नहीं कह सकते कि वह निर्भान्त है, अर्थात् वह अवाधित है और अपने ही प्रकार के प्रत्यक्षों की संभावित अनन्त शृंखला से संबंधित किये जाने पर अवाधित रहेगा। हम इन दोनों में से कम से कम एक प्रत्यक्ष के निर्भान्त होने की संभावना को अवश्य स्वीकार करेंगे क्योंकि कम से कम एक प्रत्यक्ष निर्भान्त प्रत्यक्ष हो सकता है। किन्तु यह निश्चित है कि कम से कम एक प्रत्यक्ष हो।

आनत प्रत्यत्वों के बारे में कहा जा सकता है कि 'एक आनत प्रत्यत्वा एक अन्य आनत प्रत्यत्व के द्वारा बाधित हो सकता है, अतः अनुभव के त्वेत्र में हम जब दो परस्पर बाधक प्रयत्क्षों को पाने हैं तो इस संभावना को स्वीकार कर सकते हैं कि दोनों प्रत्यत्व भ्रांन्त प्रत्यत्व हों। इस प्रकार दो परस्पर विरोधी प्रत्यत्वों के उदाहरणों की तीन व्याख्याएं हो सकती हैं:

- १. कम से कम एक प्रत्यदा है।
- २. कम से कम एक प्रत्यज्ञ निर्भान्त हो सकता 👢 ।
- ३. दोनों प्रत्यन्त भ्रान्त हो सकते हैं।

हम एयर के इस प्रश्न पर विचार कर रहे थे, जो एक संदेहवादी से पूछा जा सकता है, कि "इम यह कैसे पता लगा सकते हैं कि कुछ प्रत्यच् आमक हैं जब तक इमें यह शात न हो कि कुछ ऐसे भी हैं जो विश्वसनीय भी हैं ?" उत्तर में उपरोक्त व्याख्या दी जा सकती है जिस से यह परिशाम निकलता है "कि इम बगैर इस ज्ञान के, कि कौन से प्रत्यच्च विश्वसनीय है, यह पता लगा सकते हैं कि कुछ प्रत्यच्च आन्त है"।

श्रीर भी, संदेहवादी केवल इतना ही नहीं कहता कि हम यह कभी नहीं कह सकते कि प्रत्यचीकरण की श्रमुक घटना एक निर्भान्त प्रत्यचीकरण की घटना है। प्रत्युत वह इस सीमा तक सार्थकतया कह सकता है कि संभव है कि प्रत्यचीकरण की सभी घटनाएँ भ्रान्तियाँ हो। यह तथ्य उस समय स्पष्ट हो जाता है जब कितिपय श्रमुभव एक—दूसरे का बाध करते हैं। इस सब कह सकते हैं कि यह श्रावश्यक है कि इनमें से कुछ प्रत्यच्च भ्रान्त हैं, (यद्यिप इस यह इंगित नहीं कर सकते कि यह प्रत्यच्च भ्रान्त हैं) श्रीर यह भी कि संभव है कि सभी श्रमुभव भान्त हों। संदेहवादी के श्रमुसार, 'कुछ प्रत्यच्च भ्रान्त हैं' इस तथ्य को हम जान सकते हैं, किन्तु इस तथ्य को कि 'कुछ प्रत्यच्च निर्भान्त हैं' इस कभी नहीं जान सकते।

श्रतः एयर के प्रश्न का उत्तर यह होगा कि यह पता लगाने के लिए कि कुछ बाह्याभास भ्रामक हैं यह श्रावश्यक नहीं है कि हम जानते हों कि कुछ बाह्याभास ऐसे भी हैं जो विश्वस— नीय हैं। इसके लिए इतना भर श्रापे ज्ञित है कि 'विश्वसनीय बाह्याभास' का अर्थ हम समभते हों श्रीर 'विश्वसनीय बाह्याभासों' के घटित होने की कम से कम संभावना हो।

संदेहवादी के प्रश्न के उत्तर में एयर कहते हैं, यदि मैं अपनी तुर्टियों को ठीक करने की खिति में न होऊँ तो मैं यह जानता नहीं कहा जा सकता कि वे तुर्टियों हैं। इस कथन को एयर ने बिना कोई प्रश्न उठाए स्वीकार किया है (यहां 'तुर्टियों को ठीक करना' का अर्थ है निर्भान्त प्रत्यस्त के जान की खिति में होना)। किन्तु संदेहवादी का वही प्रश्न उठ खड़ा होता है

'हम कैसे जानते हैं कि श्रमुक प्रत्यच्च सही प्रत्यच्च हैं ?' जिसका कि एयर ने उत्तर देने की चेष्टा की थी। इसका यह उत्तर नहीं दिया जा सकता कि 'क्योंकि सही प्रत्यच्चों के जान के बिना हम भ्रान्त प्रत्यच्चों को नहीं जान सकते, श्रीर हम भ्रान्त प्रत्यच्चों को जानते हैं, श्रतः हमें सही प्रत्यच्चों का भी जान है।'' यहाँ प्रथम वाक्य, जिसे सिद्ध करना है, पूर्व स्वीकृत है श्रतः इस युक्ति में श्रन्योन्याश्रय दोष है। यहाँ उसी वाक्य को मान्यता दी गयी है जिसकी सत्यता से संदेहवादी इन्कार करता है।

श्रागे, इस तथ्य को मान्यता देते हुए भी कि प्रत्यत्तों के निर्णय श्रविश्वसनीय नहीं हो सकते जबतक कुछेक निर्णय विश्वसनीय न हों, एयर इसे भी पर्याप्त नहीं समकते कि केवल कुछ विश्वसनीय प्रत्यदा हों। उनकी विश्वसनीयता का प्रमाण क्या है ? इस श्रावश्यकता को स्वीकार करते हुए वे कहते हैं, 'हमें श्रपने इस दावे को पुष्ट बनाना होगा कि इम जानते हैं कि कुछ एक विशिष्ट (श्रनुभव भ्रान्त) नहीं हैं"। अ

उन्होंने 'विश्वसनीयता के प्रमाण' की श्रावश्यकता को स्वीकार किया है (संदेहवादी भी यही मांग करता है) किन्तु यहां उन्होंने यह उल्लेख नहीं किया कि ये प्रमाण क्या श्रीर कैसे वो सकते हैं।

श्रीर श्रागे वे स्वीकार करते हैं कि "इस तथ्य से कि इमारा इन (श्रनुभवों) में से कुछ को श्रीकार करने पर श्राचारित है, यह निष्कर्ष नहीं निकलता श्रस्वीकार करना इन में से कुछ को स्वीकार करने पर श्राचारित है, यह निष्कर्ष नहीं निकलता श्रस्वीकार करने हैं वे सत्य हैं।" श्रतः वे यह मान लेते हैं कि वे कि जिन (श्रनुभवों को) इम स्वीकार करते हैं वे सत्य हैं। यहां एयर श्रीर संदेहवादी के दृष्टिकोण समान दीखते हैं, की श्रपेत्ता करते हैं कि वे सत्य हैं। यहां एयर श्रीर संदेहवादी के दृष्टिकोण समान दीखते हैं, की श्रपेत्ता करते हैं कि वे सत्य हैं। यहां एयर श्रीर संदेहवादी के दृष्टिकोण समान दीखते हैं, व्यापि एयर श्रनुभवों की सत्यापनीयता का विवेचन नहीं करते। किन्तु वे फिर भी यह दावा वस्ति हैं कि उनकी उपरोक्त युक्ति "प्रदर्शित कर देती हैं कि संदेहवाद के विभिन्न सामान्य स्वरूपों करते हैं कि उनकी उपरोक्त युक्ति "प्रदर्शित कर देती हैं कि संदेहवाद के विभिन्न सामान्य स्वरूपों का श्रनुभव के दोत्र में कोई श्रीचित्य नहीं है।" इमारे विचार में यह स्पष्ट नहीं है कि कैसे हम युक्ति के द्वारा संदेहवाद का श्रनौचित्य प्रदर्शित किया जा सकता है।

लखनऊ विश्वविद्यालय, लखनऊ।

<sup>₩</sup> पृ. ३०।

T 2. 351

ef - Philosophy of logical Construction
by. H.K. Ganguli

1.125-26 927275 cuitición of Erizarezarian)

1.188-8927276-727(sposition vindications) & Russel

2.128-8927276-727(sposition vindications) & Russel

2.128-8927276-727(sposition vindications)

## बाह्य पदायाँ की ग्रनुमेयता ग्रीर ग्रमिनवगुप्त

#### नवजीवन रस्तोगी

ईविंग ने अपनी प्रसिद्ध पुस्तक 'आइडियलिंगः ए क्रिटिकल सर्वे' में एक सिद्धान्त प्रतिपादित किया है। कि ऐतिहासिक रूप से शायद यह कहना सही होगा कि प्रत्ययवाद (आइडियलिंग्म) का पहलेपहल विकास प्रत्यक्ष के प्रतिबिग्ववादीर (रिप्रेज़ेन्टेटिव) सिद्धान्त से हुआ है। यह माना जाता या कि हमें भूत पदार्थों का प्रत्यक्ष नहीं होता अपित उनसे जन्म लेने वाले विज्ञानों या प्रतिबिग्बों का प्रत्यक्ष होता है। तब से यह समस्या उठती रही है कि हमें यदि प्रारंभ से बाह्य पदार्थों का सीधा अनुभव न होकर केवल अपने विचारों या विज्ञानों का ही होता है तो फिर यह बताना कठिन है कि हम कैसे विज्ञान—सामग्री से गाम पदार्थों को निगमित कर सकते हैं। वकते अग्रैर ह्यूम के दार्शनिक पल्लवन के पीछे, संभवतः यही ऐतिहासिक आधार रहा है।

भारतीय दर्शन के विकास में भी ठीक एक ऐसा ही अध्याय हमें देखने को मिलता है। बौद्धों के सौत्रान्तिक सम्प्रदाय के लिए बाह्य पदायों का अपना अस्तित्व है श्रीर उन्हें उनके ज्ञानगत प्रतिबिम्बों से जाना जा सकता है। स्वयं योगाचार सम्प्रदाय के विज्ञानवादियों को श्रीर काश्मीर दर्शन के आचार्यों को विशुद्ध विज्ञानतत्व की स्थापना में इन सौत्रांतिकों से गहरी और कठिन टक्कर लेनी पड़ी है। पदार्थ सत् श्रीर अनुमेय है, यह सौत्रांतिक मत है श्रीर इस अपन को बाह्य यांनुमेयवाद की संज्ञा दी गई है।

घमंकीर्ति की 'न्यायबिन्दु' श्रीर उस पर धर्मोत्तर की प्रसिद्ध टीका के श्रितिरिक्त उत्पत्त की 'प्रत्यभिज्ञा कारिका' श्रीर उस पर श्रामिनवगुत की विद्वत्तापृश्च टिप्पियायों में इस मत का 'प्रत्यभिज्ञा कारिका' श्रीर उस पर श्रामिनवगुत की विवेचन तक ही यह निबन्ध सीमित विस्तृत उल्लेख मिलता है। इस मत को पूर्वपद्म के रूप में रखा है। इस देखेंगे कि श्रामिनव का यह उपस्थापन है, इस मत को पूर्वपद्म के रूप में रखा है। इस देखेंगे कि श्रामिनव का यह उपस्थापन मूल सीत्रांतिक विचारधारा का कितना सक्चा श्रामुयायी है, श्रीर जिन जिन युक्तियों से श्रामिनव मूल सीत्रांतिक विचारधारा का कितना सक्चा श्राधार भा है।

सौत्रांतिकों की गिनती सर्वास्तिवादी बौद्धों में होती है। सौत्रांतिक सद्धादी (realist) है। बाह्य पदार्थों का अपना अस्तित्व है पर वे प्रत्यद्ध के विषय नहीं हैं। इस दृष्टि से वे वैभाषिक बौद्धों से भिन्न हैं जो बाहरी वस्तु को प्रत्यद्धा का विषय मानते हैं। अान बाह्य वस्तुओं का कार्य है। ज्ञानकार्य के कारगुरूप में बाह्य वस्तुओं का अनुमान होता है। इस प्रकार वे सौत्रांतिक प्रत्यद्ध के प्रतिबिम्बवादी सिद्धान्त (रिप्रेज़ेन्टेटिव ध्योरी) के समर्थक हैं। यहां यह

बात भ्यान देने योग्य है कि बाह्य वस्तुश्रों को श्रानुमेय बना कर भी वह विज्ञानवाद में प्रवेश नहीं करता। बाह्यता की श्रानुभृति श्रानुमान का विशेष श्रांग होती है, उसकी दूर नहीं किया जा सकता। बाह्यता विज्ञानों में नहीं किन्तु पदार्थों में है। १

विज्ञानवाद की त्रालोचना में मीमांसकों द्वारा प्रयुक्त इस तर्क का उपयोग सौत्रांतिक ने भी किया है कि बाह्य पदार्थ को माने बिना विज्ञानों की विचित्रता श्रीर विविधरूपता की व्याख्या नहीं की जा सकती। उसके श्रानुसार बाह्य पदार्थ ज्ञान को जन्म देते हैं श्रीर उस पर श्रपनी छाप छोड़ जाते हैं। फल यह होता है कि ज्ञान का त्राकार बाहरी वस्तु के श्राकार के समान रहता है। विषयाकार श्रीर ज्ञानाकार के बीच का यह सारूप्य (कारेस्पाँडेन्स) ही सत्यता श्रीर प्रामाणिकता का नियामक है। इस दृष्टि से सौत्रान्तिक की धारणा सत्य के सारूप्यवादी सिद्धान्त (कारेस्पाँडेन्स नोशन श्रांफ ट्रूथ) के काफी निकट है।

प्रत्य च का प्रतिबिम्बवादी सिद्धान्त प्रत्यच्च सम्बन्धी कारणात्मक धारणा पर श्राधारित है। श्र्यात् प्रत्यचा कार्य है श्रीर वस्तु कारणा। देकार्त्य श्रीर लॉक दोनों में इस बात को लेकर समानता है कि भूत पदार्थों का साचात् श्रनुभव संभव नहीं है, इनका श्रनुमान होता है। विचार बस्तुश्रों के चिह्न हैं श्रीर वे वस्तु का श्रनुमान कराते हैं।

श्रभनवगुत ने सौत्रांतिक मत के उपस्थापन के लिए जो स्पष्टीकरण दिया है उसका मूल उनका तत्वदर्शन हो है। उनका लच्य है संवित (इंटेलिजेन्स) की परम सामध्ये को स्थापित करना जो समस्त कम, श्रक्रम, कार्यकारणभाव श्रीर विचित्र मेद मरी विश्वरूपता के लिए उत्तरदायी है। संवित् का यह वैचित्र श्रपना निजी है, यह बिना संदेह के तभी माना जा सकता है जब संवित् की विविधरूपता में सीत्रांतिकों द्वारा मान्य बाह्य पदार्थ रूप हेतु दूर जाय। इसी दृष्टि से श्रमिनवगुत का सारा विवेचन हुआ है।

सीत्रांतिक भी बोच या संवित् को श्रापने श्राप में एकरूप, श्रामिक मानता है! बोच या संवित् विचित्रता से परे है इसलिए शान या बोच में होने वाली इस विचित्रता का कारण दृंदना होगा। यह कारण शान में वस्तु के प्रतिविम्ब को देने वाला है श्रीए उस प्रतिविम्ब की ही जाति का है। प्रतिविम्ब के कारण को विम्ब कहते हैं श्रीए यह विम्ब 'क' श्रादि रूप बाह्य वस्तु ही है, चूंक इस विम्बभूत कारणरूप बाह्य पदार्थ का शान प्रतिविम्बरूप लिंग या हेतु (माइनर टर्म) से होता है इसलिए इसे श्रानुमेय या श्रानुमान का विषय कहते हैं। तब भी 'यह क है' यह श्राध्यवसाय प्रत्यच प्रमाण से होता है। श्रातः 'यह है' — ज्ञान को साधारण तौर पर प्रत्यच कहते हैं। कारण यह है कि जो प्रमाण जिस विषय में जिस तरह से श्राध्यवसाय को जन्म देता है उसको वहाँ पर उसी तरह से ग्रहण करते हैं। श्रावं 'यह क है' ज्ञान हमें प्रत्यच से हो रहा है; इस प्रत्यचारमक ज्ञान से हम क वस्तु का श्रानुमान करते हैं।

बाह्यार्थवादी है लिए पदार्थ संवित् से भिन्न है। 'क' का रूप यदि असंविद्रूप है, जान-बाह्य है, तो फिर उसका जान नहीं होना चाहिये। पर 'यह क है ख है' यह जान होता ही है। यदि क ख जानरूप हो तो हमें 'यह क है' के स्थान पर 'मैं क हूँ' की प्रतीति होनी चाहिए। इस से स्पष्ट है कि संवित् या ज्ञान में रूपान्तर नहीं होता। और यह अभिन बोध या जान कभी कि पदार्थ के जान के रूप में, कभी ख' के रूप में भासित होता है है जान की इस विविध मासनता में कोई कारण सामने नहीं है, क्योंकि कारणता सिद्धानत की हि हि से कार्य-कारण के अभिन्न होने पर कार्य में भेद असंभव हैं। हेत-भेद के आधीन ही -कार्य-भेद उहता है अतः कारण के ग्रभाव में युद्द विविध ज्ञान ग्राकिस्मिक (ऐक्सिडेन्टल), ग्रथीत् बिना किसी त्रालम्बन के, उत्पन्न माने जाएंगे। कौन किस से उत्पन्न हुआ है, प्रत्यका से इसका उत्तर मिलेगा नहीं। 10 श्रतः यह ज्ञान बाह्य पदार्थं का श्रमुमान कराता है। बाह्यता यदार्थं के विशिष्ट धर्में का संकेत करती है। विज्ञान का स्वभाव है जानाकरतया भासित होने वाली प्रतिबम्ब रूपता, जी इस स्वभाव का सम्पादक है यह पदार्थ । प्रतिविम्ब विम्ब के समान होता है, अतः यह जानाकार के सहरा भी है और साथ ही अनन्त भेदों से युक्त मी है। 3%

इस से यह सिद्ध है कि यह बाह्य १२ चेतना का एक प्रकार (मोड) मात्र नहीं है, यह प्रदत्त यह प्रमाता से भिन्न है और अनात्म स्वभाव है। अनुमान के सिवाय इसे और किसी से जानने का उपाय नहीं है। यहां अनुमान का रूप है कि विशान के अदर रहने वाला, 'क' आदि गान अपने जैसे हेतु की अपेचा करता है, क्योंकि प्राप्तिविम्ब है, द्रपेण्यत प्रतिविम्ब की भाँति। श्रतः 'क' ज्ञान के सहश ही 'क' पदार्थ है, यह त्रानुमान से सिद्धः होता है। बाह्य श्चर्य देश श्रीर काल के कारण भिन्न है, इसलिए उस से उत्पन्न श्राकार वाले संवेदनः भी विभिन्न हैं।१३

यहां पर प्रमाण मीमांसा की तरफ से एक प्रश्न उठाया गया है - अनुमान उसी का होता है जिसकी न्याप्ति का प्रहण हो चुका है। यहाँ बाह्य पदार्थ को स्त्रनुमान का विषय माना गया है। इस बाह्य को कभी प्रत्यक से तो देखा नहीं गया है, स्नतः इसकी ब्याप्ति का ग्रहणाभी नहीं हुआ है, यह मानना होगा। ऐसी स्थिति में इसका अनुमान कहां तक संगत है ? सौत्रांतिकों ने समकाया है१४ इन्द्रिय-श्रनुमान ११ को इष्टान्त बना कर । पूरे भारतीय दर्शन में इन्द्रिय का भान श्रनुमान से माना गया है। इन्द्रिय का कभी भी प्रत्यन्त से ग्रहण नहीं हुआ है, फिर भी उसका ऋनुमान होता है। क्योंकि ज्ञान के कारण (इन्स्ट्रू मेन्ट) रूप से तो व्याप्ति का ग्रहण हुआ है श्रतः इन्द्रिय का श्रानुमान सी कारण मात्र के ही रूप में होता है, परन्तु व्यवहार में हमारा संकेत इन्द्रिय विशेष, श्रांख कान श्रादि की श्रोर होता है, कारण यह है कि यह कारण तया अनुमित इन्द्रिय अपने आवार के आग्रह से १६ विशेष का ही सहारा हुँदती है। रंग के शान में जो श्रापने में रहने वाला (श्रात्मकर्ता) नियत कारण वह श्राँख रें है, उसी प्रकार यहां पदार्थ ग्रहण में भी श्राशय हैं। अर्थात् पदार्थ की न्यप्ति का ग्रहण द्वानाकारों के प्रति

इस कारणानुमान में एक खास बात छिपी है। इन्द्रिय से जन्मने वाले प्रत्यव संवेदनरूप कारशारूप में होता है। जानों का इन्द्रिय संचमुच कारण है, निक विषय ित क्योंकि उन ज्ञानों द्वारा हिन्द्रय देखता हूँ? यह अध्यवसाय नहीं देखा जाता। इन्द्रियं श्रनुमान का ही विषय है इयोंकि उस अध्यवसाय (रूपाध्यवसाय) से ही इसका भी ऋष्यवसाय होता है।

यदि यह मान भी लिया जाय तो जिसका पहले प्रहण नहीं हुन्ना उसका आँखों देखे रूप

में ऋष्यवसाय कैसे होता है ! कहते हैं, यह बात सारूप्य (कारेस्पॉन्डेन्स) के कारण संभव होती है। १८ ज्ञान के अन्दर रहने वाले 'क' आदि का देश-काल के साथ साथ चलने वाला जितना कुछ भी स्वरूप-वैचित्र्य है उतना ही सारे का सारा उसके समर्पक कारण का भी। इससे ज्ञान का आकार विषक अध्यवसाय उत्पन्न होता है। 'देखता हूँ' इस प्रकार के श्रध्यवसाय का ग्रहण प्रत्यक्त से होता है<sup>१६</sup> पर श्रनमान का व्यापार मूल कारणभूत, श्राकारों के ऋर्पक और उन आकारों के समान वस्त में होता है। यदि इस अध्यवसाय से बाह्य पदार्थ का अनुमान न हो तो बाह्यता के अध्यवसाय में प्रमाण का कोई फल न होगा और यदि बाह्य-वस्तु का प्रह्या न हो तो मृग-मरीचिका की जगह भी जल का अध्यवसाय होगा। किन्तु उसके विषय जल का प्रइश न होने पर वह ऋध्यवसाय ऋप्रमाणिक होगा। यदि ऋध्यवसाय न हुआ तो प्रतिबिम्ब रूप हेतु बाहरी पदार्थ को सिद्ध न कर सकेगा। फलतः प्रत्यक्त से देखे गए किसी भी पदार्थ से लौकिक व्यवहार संभव न हो पाएगा। इससे यह निष्कर्ष निकलता है कि जैसे जानों में इन्द्रिय के उपयोग के कार्ण उसका अनुमान होता है वैसे ही बाह्य विषय का अनुमान होता है, श्रीर इस बात तक इम अध्यवसाय के द्वारा पहुँचते हैं। इस प्रकार सीत्रांतिक की दृष्टि में विषयता का जान चेतना 🕏 प्रकारों से निगमित नहीं किया जा सकता। संवेदन विषय (कान्टेन्ट) का अनुभव है इससे विषय और संवेदन की एकात्मता को सिद्धि नहीं होती ।

स्वामाविक है कि आहै तवादी श्रमिनव को यह तर्क रुचिकर नहीं लगते। पदार्थ है पर उसका संवित् से अलग व्यक्तित्व नहीं है। बाह्यता उस संवित् की श्रमिन्यिक की एक विधा मात्र है। इस दृष्टि से श्रमिनव ने सीत्रांतिक विचारधारा के विरुद्ध जो मुख्य त्रापित्याँ उठाई है उन्हें इम कम से देखेंगे।

सीत्रांतिक के तर्कों का मूल स्वर के काह्य वस्तु को माने बिना हमारे साधारण व्यवहार की व्याख्या नहीं की जा सकती। किन्तु देखा जाए तो अनुमान—सिद्ध बाहरी पदार्थों से भी कोई मतलव सिद्ध नहीं होता। सीत्रांतिक द्वारा अर्थप्रतिविग्वरूप में किन्तित वस्तुओं से ही व्यवहार चल जाता है। २० हमेशा वस्तु का अनुमान करके व्यवहार नहीं होता, अतः व्यवहार के लिए अनुमेय बाह्य पदार्थ की आवश्यकता नहीं पहती। २१ प्रमाण का कार्य है वस्तु का प्रकाशन। यदि वस्तु ज्ञान से भिल है तो उसकी अनुमेयता का अर्थ है २२ कि उसका प्रकाशन नहीं होता। २३ हसी प्रसंग में एक बात और कहा जा सकती है। व्यावहारिक प्रयोजन, जिसे अर्थ-किया कहते हैं, की सिद्धि की हिए से भी सीत्रांतिक बाह्य पदार्थ की कल्पना करता है, परन्तु स्वयं यह अर्थकिया भी व्यवहार के समय प्रतिबिंव के रूप में ही जानी जा सकती है। वह अर्थिकिया भी ज्ञानकार है, इससे बाह्य सिद्ध नहीं होता। २४

श्रभिनव का दूसरा तर्क करीब करीब सभी प्रत्ययवादी विचारकों से मिलता है। अन्तर इतना है कि श्रभिनव संवित् (इन्टेलिजेन्स) को स्वातंत्र्य रूप मानते हैं। यह उस संवित् का स्वातंत्र्य है जो श्रन्तात्थ भावों को बाहरी रूप से भावित करता है। इसीसे बाहर श्राभावित होकर भो संवित् से बाहरी पदार्थीं की एकता मुराज्ञित रहती है क्योंकि बाहाता का अर्थ प्रथक् होना न होकर केवल पृथक् रूप से भासित होना है। हम देखते हैं कि बाह्य विषय में भी चेतना का अंश होता है, वह भी उसी संवित् का अंश है। यह एकारमता हमारी साद्धात् प्रतीति का अँग भी है। हमारे श्रनुभव का श्राकार क्या है, यही तो कि 'क है' या 'क का भाव हो रहा है' यहां पर 'क', जिसे हम ज्ञान द्वारा विषय कर रहे हैं, उस ज्ञान से श्रिविक तो कुछ भी नहीं है, श्रतः प्रत्यन्त से भी व्यवहारिक विषयों की बाह्यता प्रमाणित नहीं होती। रेश

सौत्रांतिक के लिए किसी विषय में प्रमाण की प्रवृत्ति उस प्रमाण से उत्पन्न श्राध्यवसाय पर निर्मेर करती है। 'यह क है' इस प्रत्यच्च ज्ञान का प्रामाण्य श्रध्यवसाय पर श्राधारित है, पर यह बात भी कसीटी पर नहीं टिकती। प्रत्यच्च की श्रध्यवसाय सापेच्चता का मतलब यह है कि कि एप स्वसंवेदन में प्रत्यच्च का व्यवहार होता है यह व्यवहार विकलप-मूलक है, श्रयांत् प्रत्यच्-ज्ञान का श्रध्यवसाय होता है, प्रत्यच्च-विषय का नहीं। विषय का ग्रहण हुत्रा नहीं है श्रातः श्रगृहीत विषय (क रूप वस्तु) का गृहीत रूप में श्रध्यवसाय कराने के कारण प्रत्यच्च की प्रामाणिकता दह पहती है। २६

श्रीमनव की चौथो श्रीर सबसे महत्वपूर्ण युक्ति है कि बाह्य पदार्थ की सिद्धि में एक तो श्रनुमान व्यापार की संभावना नहीं है श्रीर श्रगर किसी तरह श्रनुमान की प्रवृत्ति हो भी जाय तो वह बाह्य पदार्थ की सिद्धि नहीं करता। २० इस प्रकार प्रत्यन्त की प्रवृत्तान किसी से संविद्-भिन्न बाह्य पदार्थ को सिद्धि नहीं होती। २८ श्रीमनव का कहना है कि पदार्थ की श्रनुमेयता का सवाल दर्शन की एक दूसरी श्राधिक मौलिक समस्या से गुँथा हुश्रा है। समस्या का रूप है— ज्ञान के सम्बन्ध में वस्तु का स्वरूप श्रीर स्थान क्या है। समस्या का रूप है— ज्ञान के सम्बन्ध में वस्तु का स्वरूप श्रीर स्थान क्या है। यह सारी बहस संवित् श्रीर पदार्थ-वैचिन्ध्य के श्रापसी संबंध को लेकर है। हम दो प्रकार की चीज़ें देखते हैं— एक तो हम दर्पण में प्रतिबिध्वत घट को देखते हैं, श्रर्थात् प्रतिबिध्व किसी सहशात्मक की छाया है। यही संबंध संवित् श्रीर उसमें प्रतिबिध्वत पदार्थ का है। श्रर्थात् वस्तु की श्रपनी सत्ता है श्रीर वह ज्ञान के श्राश्रित नहीं है, श्रीर दूसरे कुछ श्रपनी शक्ति से उल्लिखत होता है, जैसे स्वप्न में। स्वप्त श्रीर स्वप्नगत पदार्थ की तरह संवित् श्रीर उसका विषय एक स्वप्त है। श्रतः हमें निश्चय करना होगा कि हमारे ज्ञान में श्राने वाला यह सारा पदार्थ का ज्ञात् श्रपने से भिन्न किन्तु सहश पदार्थ के संक्रमण के कारण है या स्वप्न की तरह से श्रपने बोध स्वातन्य से उल्लिसत हुश्रा है १२६

इस परी हा करेंगे कि अनुमान इमें किस निश्चय पर पहुँचाता है ।
इस बात में सब एकमत हैं कि अनुमान विकल्प रूप होता है और विकल्प वहीं होता
इस बात में सब एकमत हैं कि अनुमान विकल्प रूप होता है और विकल्प वहीं होता
है जिसका अनुभव हो चुका है । प्रश्न है कि क्या इन्द्रिय-अनुमान में पहले अनुभव हो
चुका है ? इसे मानना ही होगा, क्योंकि इन्द्रिय का अनुमान हम विशेष रूप से न करके प्रत्यत्त
चुका है ? इसे मानना ही होगा, क्योंकि इन्द्रिय का अनुमान हम विशेष रूप से न करके प्रत्यत्त
चुका है ? इसे मानना ही होगा, क्योंकि इन्द्रिय का अनुमान हम विशेष रूप से जीज से अंकुर
जीर मिटी से घट आदि स्थलों में पहले हो चुका है । यहां बीज या मिटी का प्रहण विशुद्ध
कारण्यूप में होता है । अनुमान एक प्रकार का विकल्प व्यापार ही है। वस्तु का अनुमान

ठीक वैसा होगा जैसाकि विकल्प से उस वस्तु का सम्बन्ध है, अर्थीत सामान्य या विशेष जिस तरह से उसका अनुभव हुआ है। इन्द्रिय का अनुमान उपलब्धि के कारण रूप में होता है और कारणता का प्रहण प्रत्यन्त से हो जुका है, अतः सामान्यतौर पर इन्द्रिय का पूर्व अनुभव हो जुका है, इसलिए सामान्य साधन से ही उसका अनुमान भी होता है। प्रत्यन्त और अनुपलम्भ (न पाया जाना) से कार्यकारण भाव की सिद्धि करते हैं। भिट्टी का घड़ा प्रत्यय में जो जिसका नियमित रूप से अनुविधान करता है वह उसका कारण है। इस प्रकार कारण सामान्य अवभात ही है। इससे वस्तु के रंग और रूप का ज्ञान जिसका नियमपूर्वक अनुविधान करता है वह आँख है। इस प्रकार कारण माव पूर्वक ही प्रमाण का प्रहण होता है। अतः इसका सामान्यतौ हष्ट (सामान्य रूप से देखा गया) नाम उचित है। ३०

एक च्या के लिए इस यहां करेंगे। इस स्थापना में सौतांतिक की एक और आलोचना छिपी है। इर वस्तु का प्रत्यच्च या अनुभव सामान्य या विशेष टंग से होता है, दूसरे शब्दों में इर चीज़, जिसका कुछ भी नाम है या दिया जा सकता है, प्रत्यच्च का विषय है। मास्कर ने यहां पर संकेत किया है कि स्वलच्या का, वस्तु के असाधारण स्वभाव का, प्रत्यच्च तो बीद्ध मानते ही हैं हैं, हा, स्फुट बोध में विकल्प अवश्य आते हैं। अतः पदार्थ अनुमेय हैं, यह प्रतिशाखित हो जाती है।

इसी प्रसंग में श्रमिनन ने बौद्धां पर एक कटाद्ध भी किया है। सीत्रान्तिक यह मानते हैं कि विकल्प वस्तु के स्वरूप को नहीं छूते। देर किन्तु सीत्रान्तिक विकल्प के बल पर बाह्य वस्तु की सिद्धि करना चाहता है। उसके लिए अध्यवसाय का विषय वस्तु का ज्ञान है निक वस्तु, वस्तु तो श्रमुमेंय है। पर अनुमान विकल्प रूप है श्रतः बाह्य वस्तु के स्वरूप का बोध त्रमुमान से हो ही नहीं सकता। सीत्रांतिक का अपना सिद्धान्त हो उसे काट बैटा है। देर श्रमिनव मानते हैं कि अध्यवसाय का विषय केवल ज्ञान हो नहीं अपितु ज्ञान में भासित होने वाला विषय भी है। देश अतः उसे अनुमान से ज्ञानने की आवश्यकता रह नहीं जाती। सहज ही कहा जा सकता है कि यदि अनुमान-विकल्प बाह्य पदार्थों को छूता भी नहीं तो बाह्य पदार्थ को अनुमानगम्य मान भी लिया जाय ता वह अनुमिति या जान से एकरूप रहकर ही उभरता है। उस समय अनुमेय होकर भी वह बाह्य नहीं रहता।

अभिनव गुप्त ने बाह्यानुमेयवाद की जह पर ही चाट की है। दर्गण्यत प्रतिविश्व का बाहरी विश्व सिद्ध रहता है, क्योंकि उसका सहशहेत हमारे अनुमव का विषय है। इस हष्टांत का लेकर सोत्रांतिक ने जानों या ज्ञानाकारों के कारण्यू में बाह्य पदार्थ की अनुमानसिद्ध की है, पर यह दृष्टान्त ही गलत है। वहां कीन क्या अपित करता है यह निश्चित रूप से नहीं ना जा सकता दूसरे, सहश हेतु के बिना ज्ञानाकार का जन्म नहीं होता, यह सिद्धान्त स्वप्न और दिचन्द्र (आँख के दबाने पर दो चाँदों का दिखाई पड़ना) जैसी घटनाओं की व्याख्या नहीं कर पाता। इसके अलावा, विषय का आकार ज्ञान के आकार का कारण माना जाता है। यदि यह सही है तो यह भी कहना उचित होगा कि गजाकार के कारण दर्पण भी गजाकार हो जाता है रहा। और चूँकि बौद्ध अपनी जैसी (आतम सहश) सन्तान की अनुवृत्ति

मानता है इससे गज के हट जाने पर भी दर्पण की गजाकारता बनी रहेगी। इसी से यह कहना श्रमुचित न होगा कि उस उदाहरण में पारमार्थिक कारणता न होकर विंव-प्रतिबिंब का व्यवहार भर है। ३७ यह अम है वस्तु सत्य नहीं, पर सौत्रांतिक के लिए ज्ञानाकार श्रौर विषयाकार में कारणता इसी दृष्टांत से सिद्ध की जाती है।

परन्तु दृष्टान्त के निर्दोष न होने पर भी बाह्यार्थानुमेयवाद में ज्ञान और विषय में कारणता—सम्बन्ध तो रहता ही है। इसीलिए पदार्थ ज्ञान की अपेक्षा पहले या पूर्वकालिक होता है। जिसे हम पदार्थ की प्रमेयता कहते हैं वह ज्ञानाकार को जन्म देने में समर्थ कारणता के अतिरिक्त और कुछ भी नहीं है। देन पर देखा जाए तो यह निर्णय प्रमाणसम्मत नहीं। ज्ञान—विषय और ज्ञान में कालभेद नहीं होता, क्योंकि 'में यह ज्ञान रहा हूँ' यह अध्यवसाय एक समय में ही हो सकता है। अतः यह कहना निस्सार है कि बाह्य आकार का प्रत्यक्तया अध्यवसाय होता है और उस अध्यवसाय के आवार पर बाह्य सिद्ध है। क्योंकि इन दो क्यों (विषय या कारण-च्या और ज्ञान या कार्य-च्या) में विषय च्या, जो हेतु है, उस ज्ञान के सहश है यह बात नहीं सघती। दर्पण प्रतिविद्ध में हमें विम्ब भी उपलब्ध है—दोनों के साहश्य से यही निश्चित होना है। पर यहां ज्ञानाकार में तो विम्ब के कुलशोल का पता भी नहीं है तो विम्ब प्रतिविद्ध में साहश्यता का निर्वारण कैसे होगा। अत्यव्य यदि अनुमान के पहले प्रत्यक्त की प्रवृत्ति हो तो संवेदकता के कम में अनुमान को बाद में रखा जा सकता है। यहां ऐसी स्थिति तो है नहीं। अतः बाह्य पदार्थ अनुमान को बाद में रखा जा सकता है। यहां ऐसी स्थिति तो है नहीं। अतः बाह्य पदार्थ अनुमेय है, यह चल नहीं पाता।

श्रीर यदि विम्ब प्रतिविम्ब या ज्ञानाकार श्रीर विषयाकार जैसे एक ही चीज़ के दो श्रामास न माने जाएँ तब भी बाह्य प्रत्यक्षणम्य होगा श्रनुमानगम्य नहीं। प्रत्यक्ष प्रमाण का विषय है — 'देखता हूँ' या 'क को देखता हूँ — यहां एक ही 'क' प्रत्यक्ष का विषय है, वही बाह्य है। दूसरे ज्ञान भिन्न क की खोज से कोई लाभदायक फल निकलने का नहीं। दूसरे शब्दों में 'क रूप' एक ही है। यह ज्ञानवर्ती है श्रातः ज्ञान से श्रालग रूप में वह मास नहीं सकता। यह ज्ञान से श्रामिन्न है। इसलिए दर्पणगत श्राकार की भाँति उसका समर्पक दूसरा श्राकार श्रामासिक नहीं होताही। इस

यद्यपि अनुमान विकल्प रूप है, फिर मी यह एक विशेष प्रकार का विकल्प है। अप्रिमन ने अनुमान की परिभाषा करते हुए कहा है कि देश और काल से विशिष्ट प्रवृत्तियोग्य अर्थ के सम्बन्ध में प्रमाण का जो अविसंवादी विकल्परूप न्यापार है वही अनुमान हैं। ४० इसीलिए 'धड़ा', 'दस अनार', 'वह रस', 'नदी किनारे', 'जहाँ धुआं है' आदि विकल्प माणा नहीं हैं क्योंकि वे प्रवृत्तियोग्य विषय के सम्बन्ध में नहीं हैं। अनुमान इस तरह प्रमाण नहीं हैं क्योंकि वे प्रवृत्तियोग्य विषय के सम्बन्ध में नहीं हैं। अनुमान इस तरह माणा नहीं हैं क्योंकि वे प्रवृत्तियोग्य विषय के सम्बन्ध में नहीं हैं। अनुमान इस तरह का रूप है 'जहाँ धुआं है वहाँ आगा है' । पर्वत में जिस आग की समावना की गयी है वह का रूप है 'जहाँ धुआं है वहाँ आगा है' । पर्वत में जिस आग की समावना की गयी है वह उस व्यक्ति के द्वारा स्वीकृत है क्योंकि न्याप्ति का अहणा हमेशा सामान्यरूप से होता है। पहाड़ पर इस न्याप्ति से विशिष्ट आग की सिद्धि होती है। सौत्रान्तिक को शंका हो सकती है कि इस पर इस न्याप्ति से विशिष्ट आग की सिद्धि होती है। सौत्रान्तिक को शंका हो सकती है कि इस पर इस न्याप्ति का विश्वय विशेष हो सकता है, सामान्य नहीं। अतः इन्द्रिय का सामान्य—

रूप से अनुमान संभव नहीं। अभिनव इन्द्रिय का कारण-सामान्य के रूप में अनुमान मानते हैं। इसकी स्थापना में उन्होंने सौत्रांतिकों के ही तर्क का उनके विश्व प्रयोग किया है। इन्द्रिय के सामान्य रूप से अनुमान करने में कोई कठिनाई खड़ी नहीं होती। क्योंकि अन्वय व्यतिरेक के उपरान्त पद्धमौता नाम का अनुमान का एक तीसरा अग्रंग भी है। वह वर्टमान प्रत्यद्वा से आत है। इस प्रत्यद्वा से अनुग्रहीत व्याप्ति विशेष को अनुमान का विषय नहीं बनाती क्योंकि यह विशेषांश प्रत्यद्वा से सिद्ध है और व्याप्ति में आधाराधेय मान का जहाँ जहाँ, वहाँ वहाँ र स्फुरण होता है।

इस प्रकार श्रमिनव के लिए सब कुछ संवित् से एकरूप है। एकरूपता में कार्य-कारण भाव नहीं पलता। संवित् श्रीर जड़ पदार्थ में यही अन्तर है कि उसके प्रकाश की सीमा नहीं है, वह 'क' के रूप में भी भासित होती है श्रीर 'ख' के रूप में भी। पदार्थों में मेद या कारणता उस संवित् की अभिव्यिक्त है। धि श्रम्तः बाह्य का श्रम्य है संवित्-बाह्य, श्रीर वह एक श्रमंभावना है। श्रातः पदार्थ श्रान्तरिक है। सीत्रान्तिक की बाह्य वस्तु का निषेच कर लेने के कारण शैव चिन्तक के लिए बाहरी विषयों की श्रान्तरिकता श्रीर संवित् से श्रमञ्जता का श्रम्युपगम सरल हो जाता है श्रीर ज्ञानगत मेद की व्याख्या के लिए हमें संवित् से दूर नहीं जाना पड़ता।

वस्तुतः सौत्रान्तिक श्रीर शिवाद्वैती का यह विचार-भेद उनके दार्शनिक मूलाघार में ही विभेद का संकेत करता है। शैव मत में एक परम सत्य का ही श्रास्तित्व है, सारा पदार्थ जगत् उसी संवित् से स्फुरित होता है, श्रातः संवित् से पृथक उसे स्वीकार करने का श्रार्थ होगा श्रात्मधात करना। सौत्रान्तिक बाह्यास्तित्ववादी है। बाह्य जगत् में विश्वास करने का श्रार्थ है कि बाह्य वस्तुश्रों का स्वतन्त्र श्रास्तित्व माना जाए, श्रान्यथा शान श्रीर वस्तु के विशिष्ट धर्मों का संकेत नहीं किया जा सकता।

श्रीर यदि बाह्य वस्तु है तो उसका प्रत्यत्व नहीं हो सकता, उसका श्रनुमान करना होगा। इसकें दो कारण हैं—

(१) पदार्थों का निर्माण उन श्रंशों से होता । जो परिवर्तमान हैं। यदि घटक तत्व परिवर्तमान है श्रोर प्रत्यच्च 'दत्त' है तो वस्तु का पूर्ण प्रत्यच्च न होकर केवल उसके प्रकार मात्र का या श्रवस्था विशेष का ही प्रत्यच्च हो पाएगा। परन्तु हम वस्तु, उदाहरण के लिए पुस्तक, को सत्य मानते हैं। सत्यता का श्राधार श्रनुमान है। जबतक श्राप प्रत्यच्च करेंगे समय के कारण वस्तु बदल चुकेमी श्रतः वस्तु यद्यपि है। तब भी उसके श्रस्ति की स्चना श्रनुमान से ही मिलती है।

इस प्रश्न का मनोवैज्ञानिक पहलू भी है। जब हम एक पदार्थ को देखते हैं तो क्या यह पूर्णतः 'दत्त' है ? निश्चय ही इसकी प्रतिमा (हमेज) भी वहाँ होती है। अतएव जब एक पुस्तक का ज्ञान होता है तो पूर्णतः प्रत्यन्न के द्वारा नहीं अपितु अनुमान के द्वारा भी, क्योंकि इसके स्मरणात्मक और प्रतिविम्बवादी (रिप्रेज़ेन्टेटिव) पहलू केवल अनुमित ही किए जा सकते हैं। प्रत्यन्न केवल 'दत्त' हो सकता है, अतः कोई भी प्रत्यन्न पूर्ण प्रत्यन्न नहीं है। क्योंकि

प्रत्यत्त में सविकल्पकात्मकता का श्रंश अनेक परवर्ती तत्वों की देन है।

शैव विवेचन में इस मनोवैशानिक कमी को दार्शनिक प्रौढ़ता के द्वारा दूर करने का प्रयत्न किया गया है। यहाँ प्रश्न का रूप ही बदल जाता है। वस्तु का वस्तुत्व प्रकाश से ही संभव हो पाता है। यह प्रकाश संवित् से एक है ऋतः वस्तु बाह्य रहते हुए भी श्रंतस्थ है, संविदा-घारित है। स्रतः प्रत्यत्त हो या स्रनुमान कोई भी उसकी बाह्यता का उपपादन नहीं कर पाता। यहाँ मनोवैज्ञानिक कठिनाई खड़ी ही नहीं होती है।

### टिप्पणी

- १. 'श्राइडियलिव्स एएड ध्योरी श्रॉफ् परसेप्शन' नामक अध्यायः पृ. २६४ ।
- २. यहां पर 'प्रतिबिम्बवाद' शब्द का प्रयोग 'रिप्रेज़ेन्टेशनिज़म' के लिए हुआ है। यह शब्द नया नहीं है श्रीर स्वयं भारतीय दर्शन के विभिन्न सम्प्रदायों में इसका प्रयोग भिन्न श्रयों में हुआ है। परनतु सौत्रान्तिकों के मत को प्रस्तुत करते समय ऋभिनवगुप्त ने इसी शब्द का प्रयोग किया है।
- ३. डा. जदुनाथ सिन्हा ने अपनी 'इंडियन-रियलिइम' में सर्वदर्शन संग्रह के तकों का संग्रह किया है (देखिए 'सौत्रान्तिक रियलिङ्म' नामक अध्याय)। इस दृष्टि से अभिनव के उपस्थापन श्रोर खंडन का अपना महत्व है।
- ४. श्रथीं ज्ञानान्वितो वैभाषिकेण बहु मन्यते। सौत्रान्तिकेन प्रत्यच्नप्राह्यऽर्थो न बहिर्गतः। सर्वदर्शनसंग्रह बौद्ध-दर्शन नामक ग्रध्याय, भा २, g. 888 1
- पूर देखिए भरतिसह उपाध्याय कृत 'बौद्ध दर्शन तथा ऋन्य भारतीय दर्शन'।
- ६. देकार्त भूत पदार्थ की मन से पृथक् भत्ता को स्वीकार करता है।
- ७. तुलना कीजिए "एक स्रोर एक पदार्थ है मन, स्रोर दूसरी स्रोर दूसरा भृत द्रव्य। बाद वाला पहले में एक कार्य को जन्म देता है। यही संवेदन है, ख्रीर चूंकि यह एक कार्य है-इसलिए यह निष्कर्ष श्रनिवार्य रूप से निकलता है कि इसका कारण है। श्रात एवं वस्तु का भाव एक श्रनुमान है।" - हैसन कृत 'रियलिक्म' ए. ६३, डा. सिन्हा द्वारा उद्धृत। श्रीर भी मिलाइये। वर्कले भी एक स्थान पर स्वीकार करता है-''यद्यपि मन के बिना विचारों का ऋस्तित्व नहीं होता फिर भी तत्सदृश वस्तुएँ तो होती ही हैं जिनके सदृश वे विचार होते हैं। ये वस्तुएँ वे हैं जो अपनेतन द्रव्य में मन के बिना भी वर्तमान हैं।" बकते, 'प्रिंसिपल्स ऋाफ् ह्यूमन नॉलेज" पृ. ३८।
- ईश्वर प्रत्यभिज्ञाविमर्शिनी, (काश्मीर संस्करण), भाग १, पृ. १६४ ।
- ६. भास्करी, (डा. के. सी पांडेय द्वारा संपादित), भाग १, पृ. २१० ।
- १॰ ईश्वर प्रत्यभिज्ञा विमर्शिनी, भाग १, पृ. १६६ ।
- ११. "बाह्याः.....विषय व्यवस्थानियतस्वभावानां बोधानां क्रमेख्... ... एक सामग्रीरूपता-नुपातेन हेतवो भविष्यन्ति ।.....तेन यदाह त्राचार्य धर्मोत्तरः-श्रनुभवसिद्धो बाह्यस्य मेदः,

यस्तु स्रभेदः स तत्रानुभवमात्रेणज्ञानस्य सहशात्मना

भाव्यं तेनात्मना येन प्रतिकर्म प्रविभज्यते । इति युक्तिवलेन व्यवस्थाप्यमानोऽनानुभविक इति ।<sup>३३</sup> ईश्वरप्रत्यभिज्ञा-विवृति-विमर्शिनी, भाग २, पृ. ८३ ।

- १२. बाह्य के श्रंतर्रत केवल जानबाह्य नहीं ऋषितु जात बाह्य होने पर भी जो श्रर्थ कियाकारी है वह बाह्य है।
- १३. तुलना कीजिए "न हि वित्तिसत्तैन तद्देदना युक्ता तस्य सर्वत्राविशेषात् । तां तु सारूप्य माविशत् सरूपयितुं घटयेत्" सर्वदर्शनसंग्रह, बौद्ध दर्शन नामक ऋष्याय ।
- १४. ईश्वर प्रत्यभिज्ञाविवृतिविमिश्नी, भाग २, पृ. द्र ।
- १५ ज्ञानेन्द्रिय का ऋनुमान ।
- १६. पारिभाषिक शब्दावली में कहेंगे 'पत्त्वर्मता के बल पर', देखिए ईश्वर प्रत्याभणाविद्यति विमर्शिनी, भाग २, ए. ६०। पत्त्वर्मता है हेतु का पत्त में रहना। पत्त कहते हैं जहाँ पर साध्य की सिद्धि की जातो है। जैसे 'पर्वत पर धृयां है, क्योंकि वहां स्नाग है' में पर्वत पत्त है स्नौर वहां पर स्नाग का होना पत्त्वर्मता है। देखिए म्हलकीकर स्नौर सम्यंकर द्वारा संपादित न्यायकोश, ए. ४५३, ४५५।
- १७. वस्तु के रूप श्रर्थीत् रंग ज्ञान में त्रांख, शब्द के सुनने में कान श्रादि कारण हैं।
- १८. 'श्रर्थसारूप्यमस्य प्रमाण्म् । तद्वशादर्थप्रतीतिसद्धे रिति ।' धर्मकीर्ति का न्यायिवन्तु, प्रथमपरिच्छेद । पदार्थ के साथ ज्ञान का सारूप्य प्रमा का साधन या प्रमाण् है । जिस विषय से ज्ञान उत्पन्न होता है उस विषय के सहश ही वह ज्ञान होता है । सारूप्य को इसलिए प्रमाण माना जाता है क्योंकि उसी की सामर्थ्य से वस्तुनोध संभव हो पाता है । श्रर्थ प्रतीतिरूप प्रत्यचिवान सारूप्य के कारण प्रतीत होता है । देखिए धर्मोत्तर की टीका ।
- १६. "ब्रर्थंस्यासमवेऽमावात् प्रत्यक्तेऽपि प्रमाणता । प्रतिबद्धस्वभावस्य तद्धे तुत्वे समियम् ॥" श्रमिनव द्वारा उद्धृत ।
- २०. भारकरी, भाग १, पु. २२२।
- २१. ईश्वर प्रत्यभिद्या विमर्शिनी, भाग १, पृ. १७६ ।
- २२. ईंश्वर प्रत्यभिज्ञा विद्वति विमर्शिनी, भाग २, पृ. १३० ।
- २३. 'प्रज्ञालंकार' के कर्ता शंकरनन्दन से प्रभाव लेकर अभिनव ने अनेक गौगा आपित्तयाँ भी उठाई हैं; देखिए ईश्वर प्रत्यभिज्ञा विमर्शिनी, भाग १, १८१। परन्तु उनके द्वारा मीमांसक, वैज्ञानिक आदि बाह्यवादियों का भी खंडन हुआ है। वे तर्क बाह्य पदार्थ की अनुमेयता से अधिक संबद्ध न होकर उसकी सिद्धि से संबंधित है। विषयान्तर के भय से उन की आरे संकेत नहीं किया गया है।
- २४. "अर्थिकियापि च आभासमानतयैव अभिलषणीयां, इति सा अपि आभासिवश्रान्ता इति ततोऽपि न बाह्यसिद्धिः यया च भट्टः 'आभासवादे त्वर्थः कः' इत्युपक्रम्य 'यत्फलायेति चेज्जानं तत्फनायेति का गतिः' इति आभासपरम्परामेवं व्यवहारोपकरणभूतामवादीत् ।'' ईश्वर प्रत्यमिज्ञा-विज्ञति-विम्शिनी, भाग २, पृ. १६२।

२५. इंश्वरप्रत्यभिज्ञान्विमर्शिनी, भाग १, पृ. १८७।

२६. ईश्वर प्रत्यभिज्ञा-विमर्शिनी, भाग २, पृ. १५७।

२७. ईश्वरः प्रत्यभिज्ञा-विमर्शिनी, भाग १, पृ. १८७ ।

२८. वही, पू. १६१।

२६. ईश्वर प्रत्यभिज्ञा-विकृति-विमर्शिनी, माग २, पृ. १५५।

३०. सौत्रांतिक श्रीर अभिनव दोनों ही इन्द्रिय को श्रनुमान पा विषय भानते हैं। पर सौत्रान्तिक इस अनुमान को जिस व्याप्ति से गृहीत मानते हैं वह प्रत्यक्ष्महीत नहीं है; श्रमिन्व के लिए वहां व्याप्ति प्रत्यक्त गृहीत है।

३१. भारकरी, भाग १, पृ. २३३।

३२. वर्मकीर्ति 🕨 अनुसार प्रत्यक् के द्वारा केवल स्वलक्ष्य वस्तु को, अर्थात् वस्तु के असाघारण स्वभाव को, जाना जा सकता है। यही वास्तविक रूप में सत् है। इसीलिए बौद्धों के यहाँ निर्विकल्पक प्रत्यज्ञ ही स्वीकार किया गया है, पर उससे व्यवहार संभव नहीं है। श्रतः दूसरा विषय, जिसे पारिभाषिक शब्दावली में सामान्य लच्चण कहा गया है, विकल्पश्चान का विषय है। सामान्य लच्चण का ऋषे है दूसरी वस्तुत्रों से समान स्वभाव वाला। श्रन्मान से जाना जाता है। तुलना कीजिए —

तस्य विषयः स्वलच्चणम् ।

तदेव परमार्थ सत्।

श्चन्यत् सामान्यलज्ञणम् । न्याय-बिन्दु, प्रयम परिच्छेद श्चौर उसपर धर्मोत्तर की टीका ।

३३. ईश्वर प्रत्याभशा-विमर्शिनी, भाग १, पृ. १६०-१६१।

३४. उत्पल्कृत प्रत्यभिन्ना कारिका १. ३. ५।

३५. ईश्वर प्रत्यभिज्ञा-विमर्शिनी भाग १, पृ. १६१।

३६. श्रमिनव का यह तर्क ज़ोरदार नहीं है। सौत्रांतिक के लिए गज का श्राकार दर्पण के आकार का नहीं, दर्पण में पड़ने वाले गज प्रतिबिम्ब के आकार का नियामक है।

३७. ईश्वर प्रत्यभिज्ञा-विदृति-विमर्शिनी, भाग २, पृ. १५८।

३८. 'भित्रकालं कथं प्राह्ममिति चेद्पाह्मतां विदुः।

हेतुत्वमेव युक्तिज्ञा ज्ञानापैण चमम्॥ अभिनवगुप्त द्वारा उद्घृतः वही पृ. १५६।

३६ वही।

४०. वही, पृ. १६२।

४१. वही, पृ. १५२।

## संदर्भ-ग्रन्थ

१. धर्मकीर्ति : न्यायिबन्दु, धर्मोत्तर कृत 'टीका' सहित, वाराण्सी संस्करण ।

२. दुर्नेक मिश्रः धर्मोत्तरप्रदीप (धर्मोत्तरीय न्यायबिन्दु टीका पर वृत्ति), पटना संस्करसा ।

ः ईश्वरप्रत्यभिद्या कारिकाः स्वकृत 'वृत्ति' सहित, काश्मीर संस्करण । ३. उत्पत्त

- ४. अभिनव गुप्तः ईश्वरप्रत्यभिज्ञा-विमर्शिनी (प्रत्यभिज्ञा कारिकाश्रों पर टीका), दो भाग, काश्मीर संस्करण ।
- प्र. । ईश्वरप्रत्यभिज्ञा-विञ्चति-विमर्शिनी (प्रत्यभिज्ञा कारिकात्र्यों पर उत्पलकृत 'विञ्चति' पर विस्तृत टीका । यह 'विश्वति' आज अप्राप्य है) तीन भाग, काश्मीर संस्करण ।
- ६. भास्कर : भास्करी (श्राभिनवकृत विमर्शिनी की व्याख्या); तीन भागः डॉ॰ के. सी. पांडेय द्वारा संपादितः सरस्वती-भवन प्रकाशन ।
- ७. माधव : सर्वेदर्शन संग्रह, श्रभ्यङ्कर द्वारा संगादित, पूना संस्करण ।
- द. डा. यदुनाय सिन्हाः इंडियन रियलिङ्म, लंदन से प्रकाशित ।
- ह. आर. जे. हर्स्ट दी प्राव्जनस ऑफ परसेप्शन, 'दी न्योरहेड लाइब्रेरी आफ फिलासफी' के ऑतर्गत लंदन से प्रकाशित ।

लखनऊ विश्वविद्यालय, लखनऊ।

# मारतीय दृष्टिश्चम सिद्धान्तों का ग्रालोचनात्मक ग्रध्ययन

एल. पी. एन. सिन्हा

इस निबन्ध में विभिन्न भारतीय दृष्टिभ्रम सिद्धान्तों, जैसे श्रात्मख्याति, श्रानिर्वच-नीयख्याति, श्रान्यथाख्याति, श्राख्याति श्रादि की परीज्ञा की गई है। सभी सिद्धान्तों की परीज्ञा से यह मालूम पड़ता है कि श्राख्याति दृष्टिभ्रम समस्या की उचित व्याख्या प्रस्तुत करती है, क्योंकि इस सिद्धान्त के श्रानुसार जब कभी निरीज्ञक भ्रम में पड़ जाता है तो वह श्रापने भ्रम को सिर्फ दूर ही नहीं कर सकता है बिल्क सत्य की प्राप्ति भी कर सकता है। इस कथन की पृष्टि नीचे कहे गए दृष्टिभ्रम सिद्धान्तों के श्रालोचनात्मक श्राध्ययन के द्वारा हो सकती है।

विभिन्न बौद्ध दार्शनिकों ने विभिन्न भ्रम सिद्धान्तों का प्रतिपादन किया है। योगाचारो बौद्ध दार्शनिकों का कहना है कि हम सीप को चाँदी के रूप में देखते हैं क्योंकि चाँदी का प्रत्यय जो दिमाग में है वही प्रत्यय बाहरी जगत् में चाँदी मालूम पड़ता है। यह सिद्धान्त आत्मख्याति के नाम से प्रचलित है। इसे जानाकार ख्याति भी कहा जा सकता है। इस सिद्धान्त के मुताबिक चाँदी का ज्ञान दिमाग में है और वही बाहरी पदार्थ की ओर इंगित करता है। उदाहरणार्थः चाँदी का ज्ञान बाहरी पदार्थ सीप की ओर इशारा करता है। अतः आत्मख्याति और भानाकार ख्याति दोनों एक ही हैं, क्योंकि इन दोनों सिद्धान्तों में चाँदी का अस्त्यव नहीं है। लेकिन जहाँ आत्मख्याति में चाँदी का प्रत्यय चाँदी मालूम पड़ता है। बहाँ ज्ञानाकारख्याति में चाँदी का ज्ञान सिर्फ सीप की ओर इंगित करता है।

माध्यमिक बौद्ध दाशैनिकों ने श्रापने भ्रम सिद्धान्त का नाम श्रसत्ख्याति दिया है।

साध्यमिक बौद्ध दाशैनिकों ने श्रापने भ्रम सिद्धान्त का नाम श्रसत्ख्याति दिया है।

श्रसत्ख्याति के श्रनुसार, जो श्रास्तित्विविद्योन है उसे हम श्रस्तित्वयुक्त पाते हैं (प्रमेयकमलमार्तेड,

श्रसत्ख्याति के श्रनुसार, जो श्रास्तित्विद्यमं जरी, पृ. १७७-८)। उदाहरणार्थः चाँदो का श्रास्तित्व

पृष्ध १३ श्रीर श्रामे के पन्नों में; न्यायमं जरी, पृ. १७७-८)। उदाहरणार्थः चाँदो का श्रास्तित्व

नहीं है किर भी ऐसा मालूम पड़ता है जैसे उसका श्रास्तित्व हो।

अपर की बातों से यह साफ मालूम पड़ता है कि एक दृष्टिकोण से श्रासत्व्याति के अप्रतुसार चाँदी का प्रत्यय बाहरी चाँदी की श्रोर इशारा करता है, लेकिन दूसरे दृष्टिकोण से असत्व्याति श्रोर श्रात्मक्याति एक ही हैं; क्योंकि दोनों सिद्धान्तों के मुताबिक श्रस्तित्वविहीन चाँदी के ऐसा दिखलाई पड़ता है।

खैर, श्रात्मख्याति गलत है। श्रात्मख्याति के श्रनुसार प्रत्ययों का ढेर बाइरी वस्तुश्रों के रूप में दिखलाई पड़ता है। उदाहरणार्थः चाँदी का प्रत्यय (जो मेरे दिमाग में है) बाइरी चाँदी सा दिखलाई पड़ता है। पर यदि यह सही है तो इस भ्रामक श्रनुभव का रूप ही दूसरा हो जाता है श्रीर में यह कहने को बाध्य हो जाऊँगा कि "में चाँदी हूँ" निक "यह चाँदी है"। परन्तु क्या ऐसा कहना ठीक होगा १ फिर इस सिद्धान्त के श्रनुसार इस सत्य श्रीर भ्रम में भेद नहीं कर सकते हैं। फिर यह सिद्धान्त गलत है क्योंकि यह एक गलत कल्पना के श्राधार पर श्राधारित है—भीतरी या श्रवचेतनगत प्रत्ययों का ढेर बाहरी चीज़ों के ऐसा दिखलाई पड़ता है। श्रतः श्रात्मख्याति सही सिद्धान्त नहीं है।

शंकर का सिद्धान्त श्रानिवेचनीयख्याति के नाम से श्रामिहित है (वेदान्त परिभाषा—
श्रानुवादक स्वामी माधवानन्द, द्वितीय संस्करण, १९५३, एष्ट ५६ श्रीर इसके श्राणे के एष्ट)।
सीप—चाँदी—ध्रम के उदाइरण को लेते हुए वे कहते हैं कि जब सीप चाँदी के रूप में दिखलाई
पड़ती है तो चाँदी कहाँ से श्राती हैं। शंकर कहते हैं कि चाँदी श्राविद्या द्वारा पैदा होती है।
यह ठीक है कि निरीक्षक के नेत्र श्रीर सीप में सित्रकर्ष होता है पर सीप श्रीर चाँदी में
समानता के कारण सीप चाँदी के रूप बे दिखलाई पड़ती है। श्रातः भ्रम के समय में चाँदी
चेतना में रहती है। लेकिन यह चाँदी न सत्य है श्रीर न श्रमत्य है श्रीर न यह सत्य-श्रमत्य
दोनों है। श्रार चाँदी सत्य रहती तो इसका श्रान भी यथार्थ होता। पर ऐसी बात नहीं
है: चाँदी का श्रान उसी ममय खत्म हो जाता है जब निरीक्षक जान जाता है कि सामने की
वस्तु सीप है, चाँदी नहीं है। चाँदी का श्रान श्रमत्य भी नहीं है क्योंकि निरीक्षक उसे
श्रमली चाँदी समफकर उठाने के लिख श्राणे बढ़ता है। चाँदी का श्रान सत्य श्रीर श्रमत्य
दोनों एक साम भी नहीं हो सकता है क्योंकि दो व्यादात्मक गुण एक ही चीज़ में नहीं रह
सकता है। श्रतः चाँदी का श्रान वर्णन के परे है।

उपर की बातों से यह स्पष्ट है कि शंकर की श्रानिवंचनीय ख्याति गलत सिद्धान्त है।
इन्होंने भ्रंम की श्रानिवंचनीय या वर्णन के परे कहकर ब्याख्या की है। लेकिन भ्रम की
इस तरह से व्याख्या करने का श्रार्थ है इसकी ब्याख्या ही नहीं करना। दूसरा दोष
शंकर के सिद्धान्त में यह है कि वे समभते हैं कि भ्रम उत्पन्न करने वाली चाँदी की
उत्पत्ति यथार्थ चाँदी की अनुप्रियित में भी होती है। लेकिन यह श्रसम्भव है, क्योंकि
यदि यह सम्भव रहता तो वैसी हालत में इम चाँदी के बदले किसी श्रम्य चीज़ को भी
देख सकते हैं जिसका प्रत्यय हमारे दिमाग में है। श्रीर इसका अर्थ यह होता है कि
प्रतिमा (image) श्रीर प्रत्यच्च (percept) में कोई भेद नहीं है। दूसरी श्रोर यदि
श्रमत्य चाँदी भ्रमात्मक नहीं है बलिक सत्य है तो भ्रम प्रत्यचा हो जाता है।

रामानुज ने शंकर की अनिर्वचनीय ख्याति की आलोचना की है (श्रुतप्रकाशिका, पृष्ठ १७८-१८०)। रामानुज का कहना है कि यदि कोई काल्पनिक वस्तु भ्रमपूर्ण प्रत्यन्त का

विषय रहती तो भ्रम श्रमिवेचनीय होता पर चुँकि कोई काल्पनिक वस्त भ्रमात्मक प्रत्यदा का विषय नहीं है इसलिए भ्रम श्रानिर्वचनीय नहीं है। श्रीर यदि भ्रमपूर्ण चाँदो वर्णन के है तब क्या यह कहना व्यर्थ नहीं है कि भ्रमपूर्ण प्रत्यदा सत्य हो जाता है जब हमें सीप का शान होता है १ फिर यदि भ्रमपूर्ण चाँदी वर्णन के परे है तो इसके उत्पन्न होने का क्या कारण है। प्रत्यन्त श्रनिर्वचनीय चाँदी का कारण नहीं हो सकता है क्योंकि चाँदी का प्रत्यन्त अनिर्वचनीय चाँदी के बाद होता है, और इसलिए यह अनिर्वचनीय चाँदी के पहले आकर उसका कारण नहीं बन सकेगा! फिर इन्द्रियगत दोष अनिवैचनीय चाँदी का कारण नहीं हो सकता है क्योंकि यह दोष वैयक्तिक है और यह दोष बाहरी चीज़ों की नहीं बदल सकता है। किर, यदि भ्रमपूर्ण चाँदी अनिर्वचनीय है तो यह क्यों चाँदी ही दिखलाई पड़ती है ! अगर हम कहें कि सीप चाँदी दिखलाई पड़ती है क्योंकि दोनों में समानता है, तब प्रश्न यह होता है-क्या समानता यथार्थ है या अपयार्थ है 📘 समानता यथार्थ नहीं हो सकती है क्योंकि विषय भ्रम उत्पन्न करने वाला है। समानता त्रययार्थं भी नहीं हो सकती, क्योंकि भ्रम उत्पन्न करने वाली चाँदी का इशारा किसी यथार्थ चाँदी (जो किसी दुकान या घर में है) की स्रोर है। स्रतः श्रनिवेचनीय्ष्याति चाहे जिस ऋष्टं में लिया जाय, गुलत सिद्धान्त है।

जयती है ने भी शंकर की श्रानिवेचनीय ख्याति की श्रालोचना की है (न्यायस्वा, पृष्ठ संख्या ५५)। शंकर के विरोध में जयतीर्थ कहते हैं कि यदि भ्रम उत्पन्न करने वाली चाँदी वर्णन के परे है तो क्यों भ्रमपूर्ण चाँदी का अस्तित्व प्रत्यक्त के समय ही होता है श्रीर क्यों नहीं इसका अस्तित्व बाद में होता है और क्यों यह अनिवेचनीय कभी भी दिखलाई नहीं पड़ता है ? श्रतः श्रानिवैचनीय ख्याति एक सही सिद्धान्त नहीं है।

न्याय का भ्रम सिद्धान्त श्रन्ययाख्याति नाम से प्रचलित है। श्रन्ययाख्याति का श्रर्थ है एक वस्तु को दूसरी वस्तु में देखना: जैसे सीप को चांदी में देखना। इस अनुभव में सीप और चाँदी दोनों का प्रत्यच् शान होता है। जब सीप इन्द्रिय के सामने प्रस्तुत किया जाता है तो इसका प्रत्यक् ज्ञान होता है, पर इसके गुणों का प्रत्यक् श्रनुभव नहीं होता। श्रतः सीप सीप के जैसी प्रत्यन्त नहीं होती है श्रीर न इसका प्रत्यन्त श्रनुभव चाँदी के ज्ञान से भिन्न ही होता है, बलिक सीप का प्रत्यक्त ज्ञान सिर्फ एक वस्तु के ऐसा होता है। इसके आतिरिक्त चाँदी का प्रत्यत्त ज्ञान भी कहीं श्रौर हुत्र्या है। लेकिन सीप को चाँदी में देखने का कारण यह है कि जब हम सीप को देखते हैं तो उसके रंग, चमक इत्यादि से सीप को चाँदी समभ लेते हैं, जिसे हमने कहीं दूसरी जगह देखा है। चाँदी ऋस्तित्विविहीन नहीं है बल्कि इसका ऋस्तित्व कहीं श्रीर ही है। श्रतः इस सिद्धान्त के मुताबिक चाँदी, जिसे हमने कहीं श्रीर देखा है, उसे सीप के साथ जोड़ देते हैं श्रीर कहते हैं कि यह (सीप) चाँदी है।

कुमारिल १ (मीमांसाधारा के प्रमुख दार्शनिक) न्याय की श्रान्यथाख्याति की मानते हैं

कुमारिल, प्रभाकर (मीमांसाधारा के प्रमुख दाशनिक) की ऋख्याति को नहीं मानते हैं।

(एम. हीरीयना का भारतीय दर्शन, १६३२, पृष्ठ संख्या ३१३ और इसके आगे के पृष्ठ)। परन्तु कुमारिल अपने सिद्धान्त का नाम विपरीतख्याति रखते हैं जो अन्यथाख्याति के ही समान यह मानता है कि भ्रम में एक वस्तु दूसरी वस्तु दिखलाई पड़ती है, जैसे सीप चाँदी के रूप में दिखलाई पड़ती है।

रामानुज भी न्याय की अन्यथाख्याति मान लेते हैं (श्रीभाष्य)। लेकिन रामानुज अपने पूर्वेजों (जैसे बोधमान, नायमुनि, वारद् विष्णु मिश्र इत्यादि) की यथार्थंख्याति के द्वारा ही न्याय की अन्यथाख्याति पर पहुँचते हैं।

रामानुज यह कहते हैं कि संसार की प्रत्येक वस्तु तीन तत्वों से बनी है: अपिन, पानी श्रीर पृथ्वी । जब इन तीनों में से कोई एक तत्व किसी वस्तु में प्रसुर मात्रा में पाया जाता है तो उस वस्तु में उस तत्व का गुण ज्यादा पाया जाता है स्रोर उस वस्तु का उसी तत्व के गुण से बोध होता है, यद्यपि उस वस्तु में बाकी श्रीर दो तत्वों का भी गुरा पाया जाता है। श्रतः एक श्रर्थ में तीनों तत्वों के गुण सभी चीड़ में हैं। चूंकि सीप में चाँदी का भी गुण है इसलिए सीप चाँदी से मिलती है। अतः वे यह सममते हैं कि सीप चाँदी जैसी इसलिए दिखलाई पड़ती है क्योंकि चाँदी का गुगा सीप में देखा जाता है। अतः सीप में चाँदी का ज्ञान यथार्थ है, और चाँदी का वह तत्व जो सीप में है उसकी स्रोर इशारा करता है। रामानुज का यह सिद्धान्त यथार्थेख्याति कहलाता है ऋौर इस सिद्धान्त के मुताबिक चाँदी के ज्ञान का इशारा यथार्थ वस्तु की त्र्योर है। त्रातः सीप में चाँदी देखने का कारण यह है कि हम चाँदी के तत्वों को सीप में देखते हैं श्रीर सीप को सीप नहीं देखने का कारण यह है कि सीप में श्रीर चीजों के तत्व हैं, जिन्हें इम नहीं देखते हैं। इसका मतलब यह होता है कि सीप में चाँदी का प्रत्यच्च बाहरी यथार्थ वस्तु की स्रोर इशारा करता है। पर यद्यपि रामानुज भ्रम के बारे में यह समफते हैं कि भ्रम किसी बाहरी वस्तु की त्रीर इशारा करता है, फिर भी वे यह मानते हैं कि भ्रम में एक वस्तु दूसरी वस्तु जैसी दिखलाई पड़ती है; दूसरे शब्दों में वि न्याय की अन्यया-ख्याति को कबूल करते हैं।

लेकिन जहाँ कुमारिल श्रोर रामानुज न्याय की श्रान्यथाख्याति को मानते हैं वहां शंकर श्रोर उनके श्रानुयायी न्याय की श्रान्यथाख्याति को नहीं मानते हैं। शंकर श्रीर उनके श्रानुयायिश्रों का कहना है कि न्याय को श्रान्यथाख्याति के मुताबिक वह सीप, जो सामने है, उसके बदले में हम चाँदी, जो दूसरी जगह है श्रीर दूसरे समय में है, उसे देखते हैं। लेकिन वह चाँदी, जिसका श्रास्तित्व किसी दूसरी जगह है श्रीर दूसरे समय में है, प्रत्यच्च का विषय कैसे हो सकती है जबिक वह इन्द्रिय के सामने नहीं लायी गयी है? हम यह भी नहीं कह सकते हैं कि चाँदी चेतना में स्मरण को गयी है, क्योंकि यदि यह सही है तो हम यह भी कह सकते हैं कि जब हम धुश्राँ को देखकर श्राग का श्रानुमान करते हैं तो हम चेतना में ही सिर्फ श्राग का स्मरण करते हैं श्रीर श्रानुमान की कोई जब्हरत ही नहीं रह जाती है। फिर न्याय की श्रान्यथाख्याति का श्रार्थ है कि एक वस्तु दसरी वस्तु जैसी दिखलाई पड़ती है, जैसे सीप चाँदी के रूप में दिखलाई देती है। पर जब ये दोनों दो वस्तुएँ हैं तो क्यों एक वस्तु दूसरी दिखलाई पड़ती है! इसका

क्या अर्थ है ? आखिर क्यों ऐसा होता है ? और अगर ऐसा होता है तो चाँदी का ज्ञान सिर्फ उसी समय तक क्यों रहता है जबतक अम रहता है ? अगर सीप चाँदी में बदल जाती है तो चाँदी का ज्ञान यथार्थ है, अमपूर्ण नहीं। इन सभी प्रश्नों का जवाब हम अन्यथा— ख्याति में नहीं पाते हैं। विवरण प्रमेथ संग्रह, पृष्ठ ३३)। अतः न्याय की अन्यथाख्याति एक सही सिद्धान्त नहीं है।

(8)

मीमांसा-धारा के दार्शनिक प्रभाकर अपने दृष्टिभ्रम सिद्धान्त का नाम अख्याति रखते हैं। अख्याति के मुताबिक हम सीप को चाँदी के रूप में इसलिए देखते हैं कि दृष्ट सीप और स्मृत चाँदी, जा दो भिन्न वस्तुएँ हैं, उन्हें हम अलग नहीं करते हैं, प्रत्युत इन दोनों को हम एक में मिला देते हैं और कहते हैं कि "यह चाँदी है"। अतः इन दोनों के बीच में अलगाव नहीं करने से भ्रम उत्पन्न होता है। भ्रम में पड़ने के बाद द्रष्टा सीप को चाँदी समभक्तर उठा भी लेता है, और यह मालूम हो जाने पर कि भ्रमीय चाँदी असली चाँदी नहीं है बल्कि वह सीप है, उसे फेंक देता है (प्रभाकर मीमांसा, लेखक, गंगानाथ भा, पृष्ठ संख्या २६ और इसके आगे के पन्नों में)।

शालिकनाथ प्रभाकर की अख्याति का समर्थन करते हैं और साथ ही साथ वे यह भी समक्षते हैं कि जब द्रष्टा सीप को चाँदी के रूप में देखता है तो वह उस असत्य चाँदी को सच्चो चाँदी मानकर उठा लेता है, जैसे वह सच्ची ही हो (दासगुप्त का भारतीय दर्शन, जिल्द ३, पृष्ठ संख्या १८५-१८६)।

सुदर्शन सूरि (रामानुज के पूर्व दार्शनिकों के यथार्थस्याति सिद्धान्त पर श्रालोचना करते

हुए) भी प्रभाकर की ऋख्याति को मानते हैं (श्रुतप्रकाशिका)।

वादीहाम शंभुवहाचार्य (रामानुज के भ्रम सिद्धान्त 🗟 समर्थक) ने पहले प्रभाकर की

श्रख्याति की त्रालोचना की पर बाद में उन्होंने उनकी श्रख्याति को मान लिया।

रांकर श्रीर उनके श्रनुयायियों ने प्रभाकर की श्राख्याति की श्राखोचना की (विवरणप्रमेयसंग्रह श्रीर न्यायमार्कन्ड)। उन लोगों का कहना है कि प्रत्यन्न सीप श्रीर स्मृत
चाँदी में श्रलगाव करने की बात समक्त में नहीं श्राती है। श्रागर हम मान भी लें कि हन
चाँदी में भेद नहीं किया गया है तो प्रश्न यह होता है कि पा नकारात्मक किया कैसे श्रमत्य
दोनों में भेद नहीं किया गया है तो प्रश्न यह होता है कि पा नकारात्मक किया कैसे श्रमत्य
चाँदी को चाँदी समक्तकर उठाने के लिए द्रष्टा को प्रेरित करती है ? श्रगर हम कहें कि द्रष्टा सीप
चाँदी को चाँदी समक्तकर उठाने के लिए द्रष्टा को प्रेरित करती है , श्रमात्मक चाँदी को देखकर
श्रीर चाँदी में समानता देखता है श्रीर यही कारण है कि वह भ्रमात्मक चाँदी को देखकर
उसे सची चाँदी समक्तना है श्रीर उसे उठाने के लिए श्राग बढ़ता है, तब यहां स्वभावतः प्रश्न
उसे सची चाँदी समक्तना है श्रीर उसे उठाने के लिए श्राग बढ़ता है, कि यहां स्वभावतः प्रश्न
उठता है कि हम गाय श्रीर नीलगाय में भी समानता पाते हैं, किर भी हम नीलगाय को
देखकर क्यों नहीं उसे गाय समक्तते हैं श्रीर हम क्यों नहीं उसे गाय के ही रूप में प्रहण
करते हैं ?

न्यायधारा के दार्शनिकों ने भी प्रभाकर की ऋख्याति की श्रालं चिना की है। पंडित (एन. एस., जिल्द १२, पृ. १०६) में यह बतलाया गया है कि क्या दृष्ट सीप श्रीर स्मरणीय चाँदी चेतना में दिखलाई पड़ती हैं या नहीं ? अगर ये दोनों वस्तुएँ चेतना में दिखलाई नहीं पड़ती हैं तो वे दोनों अस्तित्वहीन हैं। श्रीर यदि ये दोनों चेतना में दिखलाई पड़ती हैं तो इन दोनों के बीच में भेद नहीं देखने का प्रश्न ही नहीं होता है। अख्याति इन सभी वातों को व्याख्या नहीं करती है। तत्वचिन्तामण् में गंगेश में अख्याति की आलोचना करते हुए कहा है कि यदि द्रष्टा हुए सीप श्रीर स्मृत चाँदी में भेद नहीं देखता है तो क्यों यह नकारात्मक किया उसे आगे बढ़कर उस अमपूर्ण चाँदी को असली चाँदी समस्तकर उठाने के लिए प्रेरित करती है ?

जयतीर्थं (माववधारा के दार्शनिक) ने भी प्रभाकर की श्रख्यति की श्रालोचना निम्न-लिखित श्राधार पर की है (न्याय—सुधा, पृष्ठ ४८)।

- (१) श्रासत्य चाँदी में स्मरणीय चाँदी का कोई गुण नहीं है।
- (२) श्राख्यित में यह कहा गया है कि द्रष्टा श्रास्त्य चाँदी को श्रासली चाँदी समभक्तर उठाना चाहता है। पर द्रष्टा दृष्ट सीप श्रीर समरणीय चाँदी में भेद नहीं देखता है। लेकिन यह क्यों ? यदि उसे यह मालूम है कि दृष्ट वस्तु क्या है श्रीर समरणीय वस्तु क्या है, तो वह क्यों नहीं इन दोनों के भेद को देखता है ? किर यदि वह इन दोनों के भेद को नहीं देखता है तो यह नकारात्मक किया क्यों उसे नकली चाँदी को श्रासली चाँदी समभक्तर उठाने के लिए प्रेरित करती है ?

अतः प्रभाकर के आलोचकों के अनुसार अख्यति भी सही सिद्धान्त नहीं है।

उपर की बातों से यह मालूम होता है कि स्नात्मख्याति, स्निवंचनीयख्याति, स्नन्यथा—ख्याति स्नोर सख्याति दोषपूर्ण हैं। पुनश्च, ऊपर की बातों से मालूम होता है कि जहाँ स्नात्म—ख्याति, स्निवंचनीयख्याति तथा स्नन्यथा ख्याति के स्नन्तर्गत स्नम उत्पन्न होने का जा कारण है वह स्नासानी से साधारण व्यक्ति की समक्त में स्ना सकता है। चंकि प्रत्यच्च था स्नम वह पश्च है जिसे कोई भी साधारण व्यक्ति समक्त सके स्नोर हल कर सके, इसलिए प्रभाकर की अख्याति, इस दृष्टिकोण से, दृष्टि-स्नम की उत्पत्त व्याख्या के लिए स्नाया जा सकती है। फिर जहां स्नात्मख्याति, स्नावंचनीयख्याति तथा स्नन्यथाख्याति में इस बात की कोई भी उचित व्याख्या नहीं है कि यदि कोई साधारण निरीच्च कमी स्नम में पढ़ जाता है तो वह कैसे स्नम से छुटकारा पा सकता है, वहाँ स्नख्याति में इस बात की स्मष्ट व्याख्या हि कि यदि कोई साधारण निरीच्च कमी स्नम में पढ़ जाता है तो वह कैसे स्नम से छुटकारा पा सकता है, वहाँ स्नख्याति सिद्धान्त दृष्टि—स्नम की उचित व्याख्या निरीच्च कमी स्नम में पढ़ जाता है तो वह उससे स्नासानी से छुटकारा पा सकता है। स्नार इस दृष्टिकोण् से भी स्नख्याति सिद्धान्त दृष्टि—स्नम की उचित व्याख्या जा सकता है।

परन्तु सवाल यह है कि प्रभाकर के आलोचकों (जैसे शंकर, गंगेश, जयतीर्थं इत्यादि) की आपत्तियों का क्या जवाब हो सकता है ? जैसाकि ऊपर उल्लेख किया गया है, प्रभाकर की अख्पाति में हम दो मुख्य बातें पाते हैं :

(१) एक वस्तु दूसरी वस्तु के रूप में दिखलाई पड़ती है: जैसे सीप का चाँदी दिखलाई पड़ना, क्योंकि 'दृष्ट सीप' श्रीर 'स्मृत चाँदी', जो दो हैं, उन्हें द्रष्टा श्रलग नहीं कर सकता है। दूसरे शब्दों में, दृष्टि-भ्रम होने का कारण यह है कि द्रष्टा 'दृष्ट विषय' श्रीर 'स्टत विषय', जो दो हैं, उन्हें श्रलग नहीं करके एक में मिला देता है।

(२) दृष्टि-भ्रम उत्पन्न होने के बाद दृष्टा उक्त नकली चाँदी को असली चाँदी समम्मकर उसे उठा लेता है आर वह उक्त चाँदी को नकली चाँदी समभाने के बाद फेंक देता

है।

प्रभाकर के स्रालोचकों का कहना है कि यदि यह मान भी लिया जाय कि 'दृष्ट सीप' श्रीर 'स्मृत चाँदी', जो दो हैं, उन्हें द्रश श्रलग नहीं कर पाता है श्रीर इसी से उसके मन में भ्रम उत्पन्न होता है, तो (उन ग्रालोच को के त्रानुसार) यह एक नकारात्मक किया है, श्रीर एक नकार(त्मक किया कैसे किसी निरी ल्क को नकली चाँदी को श्रमली चाँदी उठाने के लिए प्रेरित कर सकती है १ परन्तु मैं नहीं समकता हूँ कि प्रभाकर का यह अभिपाय या कि कोई नकारात्मक किया निरीचक को नकली चाँदी को ब्रसली चाँदी समभकर उठाने के लिए प्रेरित करती है ? ख़ौर, प्रभाकर एक भाषा-विशेषत्र नहीं थे; यदि उनकी श्रभिव्यक्त में कोई त्रुटि है भी तो उनके विचारों में कोई अरपष्टता नहीं है। प्रभाकर ने साफ कहा है कि जब कभी इस 'दृष्ट सीप' ऋौर 'स्मृत चाँदो', जो दो भिन्न वस्तुएँ हैं, उन्हें एक में मिला देते हैं तो इम भ्रम में पड़ जाते हैं। तो इम उससे कैसे छुटकारा पा सकते हैं १ प्रभाकर का यह कहना है कि भ्रम से छुटकारा पाने के लिए इस उस भ्रमीत्पादक वस्तु को उठाते हैं श्रीर उठाने के बाद हमें सत्य का जान होता है, क्योंकि हम जान जाते हैं कि उक्त वस्तु चाँदी नहीं है बलिक सीप है। अप्रतः गौर करके देखने से प्रभाकर की अख़्याति के द्वारा हमें दृष्टि-भ्रम की उचित व्याख्या मिलती है, क्योंकि श्रख्याति के मुताबिक इम सिर्फ भ्रम से छुटकारा ही नहीं पाते हैं बल्कि इम सस्य की प्राप्ति भी करते हैं।

पटना विश्वविद्यालय, पटना।

. · · 

# प्रस्यक्त की बेदान्तीय परिमापा

## नारायण शास्त्री द्राविड

भारतीयं दर्शनकारों ने प्रत्यस् शान तथा प्रत्यस् प्रमागा के संबंध में विभिन्न विचार प्रशालियां उपस्थित की हैं। इनमें वेदान्त की विचार-प्रशाली विशेष महत्व रखती है। इसका प्रतिपादन स्रद्वत के प्रतिष्ठापक श्री शंकराचार्य ने ऋपने ग्रंथों में नहीं किया रे किन्तु उनके परवर्ती धर्मराजाभ्वरीन्द्र जैसे विद्वानों ने प्रमाणों की चर्चा करते हुए अपने वेदान्त परिभाषा आदि ग्रंथों में प्रत्यक् की परिभाषा बतलाते हुए उपर्युक्त विचार प्रणाली 💵 विस्तार किया है। इस पर से कुछ विद्वानों की यह घारणा हो गयी है कि परवर्ती वेदान्तियों ने शंकराचार्य तथा अन्य प्राचीन ग्रंथकारों को अमान्य ऐसी विचार-प्रणाली का ही पुरस्कार किया यह धारणा कितनी निराधार है यह वे ही लोग श्रञ्छी तरह जान सकेंगे जिन्होंने भारतीय दर्शनों का पारम्परिक पद्धति से मूल संस्कृत ग्रंथों पर से श्राध्ययन किया है, श्रानुवादों पर से नहीं। ऐसे लोगों को यह बतलाने की आवश्यकता नहीं होगी कि, प्राचीन को सम्मत किन्तु उनके द्वारा ग्रंथनिबद्ध न किये हुए विचार क्या हैं, यह जानने के लिये प्राचीन टीका-कारों मा सहारा लेना ही सर्वाधिक उपयुक्त हो सकता है। प्राचीन आचार्यों के अभिपाय को इन टीकाकारों की श्रपेद्मया श्रिषिक श्रव्छी तरह समभने का दावा करने वाले श्रवीचीन समीद्धकी के कथन श्रन्य चेत्रों में बहुचा गलत ही साबित होते आये हैं। परवर्ती वेदान्तियों का प्रत्यद्वादि प्रमाण सर्ववी स्पष्टीकरण शंकराचार्य, भारती तीर्यं, वाचस्पति आदि विद्वानों को श्रमान्य कैसे नहीं है यह इनकी उक्तियों के सहारे सिद्ध करना कठिन नहीं है। किन्तु प्रस्तुत लेख इस उद्देश्य की पूर्ति के लिये लिखा न जाकर, उक्त स्पष्टीकरण कैसे तर्क की कसौटी पर खरा उतरता है, यह दिखलाने के उद्देश्य से ही प्रधानतया लिखा गया है। इस कारण शंकर श्रादि श्राच। यों के प्रथों का एक-दूसरे के साथ मिलान करने के फेर में यहां इस नहीं पहना चाहेंगे।

श्रनेक श्राधिनक समीचकों को प्रत्यच्च संबंधी वेदान्तीय स्पष्टीकरण के मम्बन्ध में यह श्रनेक श्राधिनक समीचकों को प्रत्यच्च संबंधी वेदान्तीय स्पष्टीकरण के मम्बन्ध में यह शिकायत है कि वह बिलकुल श्रवेद्यानिक है। शरीरिविद्यान, मनोविद्यान, मौतिक विद्यान तथा स्सायन विश्वान श्रादि ने प्रत्यच्च की प्रक्रिया के संबंध में जो विस्तृत जानकारी प्रयोग तथा स्सायन विश्वान श्रादि ने प्रत्यच्च की प्रकिया के संबंध में जो विस्तृत जानकारी प्रयोग तथा निरीच्चण की मदद से संकलित की है उसमें उसका किश्चित् भी समावेश नहीं है। श्रीर यह स्वामाविक भी है। भला प्राचीनकाल में इन विद्यानों का श्रास्तत्व ही कहां णा कि दार्शनिक लोग प्रत्यच्च की समस्या के संबंध में वैद्यानिक दिष्ट से विचार करने का प्रथत्न करते ? जो कुछ लोग प्रत्यच्च की समस्या के संबंध में वैद्यानिक दिष्ट से विचार करने का प्रथत्न करते ? जो कुछ

विचार इन लोगों ने किया वह सब स्दैर तर्क (speculative) के रूप में ही हो सकता था। शायद यही कारण है कि प्रत्यच्च प्रक्रिया जैसी एक वैज्ञानिक वस्तु के संबंध में विभिन्न दार्शनिकों ने विभिन्न कल्पनार्थे उपस्थित की ग्रीर उनकी सत्यासत्यता को लेकर ग्रापस में वे बराबर भगइते रहे। यह विचार (प्रत्यदा विषयक विचार पद्धतियों के बारे में) यदि सही हो तो केवल वेदान्त दर्शन को ही नहीं बल्कि अन्य भारतीय दर्शनों की प्रत्यचा संबंधी कल्पनाओं को भी त्रवैज्ञानिक करार दे **का** छोड़ देना श्रावश्यक हो जायगा। वैज्ञानिक सिद्धान्त श्रीर उसका विरोधी ऋवैज्ञानिक सिद्धान्त ये दोनों साथ साथ नहीं चल सकते. त्रीर यदि इनमें से एक का परित्याग ऋनिवार्य हो जाय तो ऋवैद्यानिक सिद्धान्त, याने दार्शनिक सिद्धान्त का ही त्याग करना होगा यह कहने की आवश्यकता नहीं। अतः जो व्यक्ति किसी दार्शनिक सिद्धान्त का तार्किक समर्थन प्रश्तुत करने का साइस करता है उसे, वैद्यानिक सिद्धान्त और दार्शनिक सिद्धान्त के बीच कोई विरोध ही नहीं है, यह दिखलाना होगा, या वैज्ञानिक सिद्धान्त श्रध्रा है यह साबित करना होगा, या तथाकथित वैज्ञानिक सिद्धान्त वैज्ञानिक ही नहीं है, या वह वैज्ञानिक तथ्यों पर आवारित ही नहीं है, यह समभाना होगा। यहां हम जुँकि वेदान्त की प्रत्यक्ष विषयक परिभाषा का समर्थन करने जा रहे हैं इसिल्ये हमें परयच सम्बन्धी तथाकथित वैज्ञानिक विचारों का प्रतिवाद करना श्रीर उनका अध्रा-पन तथा तथ्यों पर उनका आधारित न होना, यह स्पष्ट करना आवश्यक हो गया है। किन्तु लेख के विस्तार की मर्यादा को सम्हालते हुए इम विभिन्न विज्ञानों, जैसे शरीर विज्ञान, शरीर किया विज्ञान श्रादि - के द्वारा प्रकाशित प्रत्यद्धा संबंधी तथ्यों की यहां छानबीन नहीं कर सकेंगे, न यह त्रावरंयक ही है। कुछ मात्रा में भौतिक विज्ञान तथा मनोविज्ञान इनकी प्रत्यच्विषयक मान्यता स्रों की ही चर्चा यहां की जायगी, क्योंकि वेदान्त सिद्धान्त का इन्हीं के साथ स्पष्टतया विरोध होता हुआ। दिखलाई पढ़ता है। एक बात श्रीर भी इस संबंध में कह देना इस श्रावश्यक समभते हैं। वैदान्त के समर्थन का प्रयत्न करते हुए इम यह नहीं स्चित करना चाहते हैं कि श्रन्य भारतीय दार्शनिकों के द्वारा प्रस्तुत प्रत्यक्त विषयक स्पष्टीकरण तर्कसंगत नहीं है। हमारे विचार में उनका भी समर्थन श्रच्छी तरह संभव है, कम से कम वैज्ञानिक स्पष्टीकरणों से कहीं अच्छी तरह उनका समर्थन तर्क के द्वारा संभव हो सकता है। तथायि वेदान्त की दृष्टि से उनमें कुछ न्यूनतायें 🎙 जो वैज्ञानिक स्पष्टीकरण में बहुत अधिक मात्रा में दिखलाई पड़ती हैं। इसी कारण उनका पुरस्कार भारतीय विचार परम्परा में पूर्णतया नहीं किया जाता। यहां एक महत्वपूर्ण प्रश्न उठाया जा सकता है जिसका तत्काल समाधान कर देना

यहां एक महत्वपूर्ण प्रश्न उठाया जा सकता है जिसका तत्काल समाधान कर देना उपयुक्त होगा। वह यह है कि अद्धेत वेदान्त तो जगन्मिध्यात्ववादी दर्शन है और प्रत्यक्त की प्रक्रिया जगत् के साथ अत्यन्त धनिष्ठ रूप से संबंधित है। तब उसके संबंध में सत्य का अपलाप किये बिना वेदान्त कैसे कोई संतोधजनक स्पष्टीकरण प्रस्तुत कर सकता है? यदि प्रत्यक्तगम्य विश्व असत् है तो उसका प्रत्यक्त भी असत् होगा। इस असत् के स्वरूप का विशद वर्णन क्या वेध्यापुत्र के सौंदर्य के बखान की तरह नहीं होगा ! इस प्रक्षा का समाधान इस प्रकार से कुछ लोग दिया करते हैं कि, वेदान्त जैसे विश्विमध्यात्ववादी है वैसे ही

एक अर्थ में वह विश्व सत्यत्ववादी भी माना जा सकता है। विश्व बहा से अलग कोई स्वतंत्र सत्ता नहीं रखता । विश्व में प्रतिभासित होने वाली सत्ता ब्रह्म की ही सत्ता है, अतः स्वतन्त्र सत्ता युक्त वस्तु के रूप में विश्व असत् ही है। इस असत् का विचार निष्ययोजन है। रस्सी में हर्य सांप का श्रास्तत्व एक और रस्सी श्रीर दसरी श्रीर द्रष्टा दोनों के श्रज्ञान के सहयोग का परिणाम है। केवल अज्ञान से सांप 🔊 आभास नहीं पैदा हो सकता। ऐसे निर्धिष्ठान आभास का अहितत्व कुछ बोद्ध लोग मानते । किन्तु वेदान्ती सत्य के अधिष्ठान को अज्ञान निर्मित आभास के लिये नितान्त आवश्यक समभते हैं। कारण यह है कि अज्ञान श्राभास को पैदा कर सकता है लेकिन उसको सत्य का स्वरूप दिलाने तथा बनाये रखने ब लिये सत्य के अपविधान की आवश्यकता होगी ही। अतः असत्य विश्व के असत्य प्रत्यन्त जान का भी अनुसंघान नेदान्त को दृष्टि से समर्थनीय है। असत्य स्वतंत्र रूप से असत् होते हुए भी अधिष्ठान-सत्य के आभास के रूप में तो सत् है ही। उपर्युक्त प्रश्न का यह समाधान हमें विशेष नहीं जँचता । आभास यदि सत्य का अभिन्न घटक होकर ही सत्य है तो चूंकि सत्य बिल्कुल मेद-रहित तथा निर्विशेष है श्रतः श्राभास का विश्लेण करना श्रीर उसकी परिभाषा प्रस्तुत करने का प्रयत्न करना यह निर्विशेष सत्य के घटकों या विशेषों की बतलाने का दावा करने के समान व्याघातपूर्ण होगा। श्रातः हमारा उक्त प्रश्न का उत्तर यह है कि वेदान्त अपनिता विश्वसिध्यात्ववादी होने के कारण ही प्रत्यत् जैसी अस्यन्त व्यावहारिक प्रक्रिया का सर्वाधिक यथार्थनिष्ठ स्रष्टीकरण देने में अपने को समर्थ पाता है। बात यह है कि जो दरीन अशितः या पूर्णतः यथार्थवादी हैं वे वस्तुस्थिति का कुछ न कुछ अपलाप किये बिना अपने अपने सिद्धान्तों की रचना ही नहीं कर सकते। हर दर्शन को दूसरे दर्शनों का प्रतिवाद कर हो अपनी स्थापना करनी पड़ती है। किन्तु वेदान्त को व्यवहार के किसी पद्म का अपलाप कर किसी दूसरे पच को उमार देने का आवश्यकता नहीं है। वह तो अतिम सत्य के हैंप में विश्व के एक अंश का भी परिग्रह नहीं करता। किन्तु अंतिम सत्य की बात छोड़कर व्यावहारिक सत्य की छानजीन की श्रोर जब वह श्राप्रसर होता है तब इस सत्य के सभी पन्नों को वह समान महत्व देना ही पसंद करता है। किसो प्रज्ञ विरोध का समर्थन करने की उसे कोई आवश्यकता ही नहीं होती। अतः यह कहा जा सकता है कि यदि पारमार्थिक रूप में वैदान्त यथार्थवाद का घोर विरोधी है तो व्यावहारिक रूप में वह शत-प्रतिशत यथार्थवादी भी है। श्रद्धीत से बढ़कर यथार्थवाद का उस के अपने होत्र में समर्थक कोई दूसरा दर्शन नहीं हो सकता। यह बात एक अन्य संदर्भ में माध्यमिक कारिका के व्याख्याकार चन्द्रकीर्ति ने विस्तार के साय (माध्यमिक दर्शन की भूमिका समकाते हुए) अपनी पुस्तक 'प्रसनप्रदा' में बतलायी है।

श्रव इस प्रत्यक्ष ज्ञान की स्थिति (Perceptual situation) का मौतिक तथा मनोविज्ञान सम्मत स्वरूप स्वष्ट कर समकाने को चेटा करेंगे कि यह स्पष्टोकरण कितना श्रध्रा है और इसमें समाविद्य की गयो कर्गनार्थे (Concepts) कैसे श्रप्रतिष्ठित हैं। कल्पना करें कि मेरे सामने एक मेज़ रक्ली हुई है जिसकी श्रोर श्रकस्मात् मेरी श्राँखें सुइती हैं श्रीर सुके उसका प्रत्यक्ष ज्ञान होता है। ज्ञान की पूर्ववर्ती प्रक्रियार्थे इस प्रकार विज्ञान के द्वारा

विश्व होंगी । प्रकाश की विभिन्न तरंगें मेन पर बराबर गिरती रहती हैं जिनमें से कुछ मेन में ही समा जाती हैं (इसका कारण मेन की श्रंतर्गत श्राणिवक रचना है) श्रीर कुछ उसमें न समा कर उसकी सतह पर से उलटती श्रीर मेरे दृष्टि—पटल पर श्रा टकराती हैं । वहां से वे मेरी पुतिलयों के पीछे रेटिना के संवेदनन्तम बिन्दु (Fovea centralis) तक जा पहुँचती है। इस बिन्दु या श्रवयब की रचना बड़ी जटिल होती है। इसके तफसील में न जाते हुए इतना कह देना पर्याप्त होगा कि प्रकाश तरंगों की इस केन्द्र के घटकों पर एक रामायनिक प्रतिक्रिया घटित होती है जिस का श्रवर अनेक मध्यवतीं संवेदवाहिनियों (Neurons) के रास्ते दिमाग के एक खास हिस्से (Opthalmic region) में पहुँचता है। यहां भी कहें प्रकार की रासायनिक प्रतिक्रियाय घटित होती हैं। यहां यह बात ध्यान में रखनी चाहिये कि संवेदन दिमाग में होनेवाली प्रतिक्रियाश्रों का परिगाम मात्र कहा गया है। वह कहां घटित होता है इसके संबंध में कोई विश्वान कुछ भी निश्चित रूप से कहने के लिए तैयार नहीं प्रतीत होता।

उक्त प्रक्रिया का मनोवैज्ञानिकों ने जरा भिन्न हंग से किन्तु उसकी मूलभूत मौलिक मान्य-ताश्रों को न भुलाते हुए वर्णन किया है। मेज में न समाथी हुई जो प्रकाश तर्गे हृष्टिपटल पर आ टकराती हैं उन्हें मनोवैज्ञानिक उत्तेजक (Stimulus=S) कहते हैं। इनके द्वारा शरीर का जो जो भाग प्रभावित होता है उसे वे चेतन शरीर (Organism=O) कहते हैं। इस शरीर की हश्य वस्तु की दिशा में जो जो इरकर्ते या प्रक्रियाएं उत्तेजक के द्वारा उत्पादित उरोजना के फलस्वरूप घटित होती हैं उन्हें 'प्रतिक्रिया' (Response=R) यह सामान्य नाम दिया जाता है। इस प्रकार प्रत्यन्त का वर्णन करने वाला एक सूत्र जिसे 'S-O-R Formula' यह श्रंग्रेजी में नाम दिया गया है, मनोवैज्ञानिकों ने प्रस्तुत किया है। का संदित वर्णन है। अन्य घटकों का अन्तर्भाव कर इस सूत्र का विस्तार भी किया गया है। उदाहरणतः शरीर की प्रतिक्रिया का एकरूप निर्देश न करते हुए उसकी अन्तर्गत अवस्थाओं का विश्लेषण प्रस्तुत किया जाय तो इस सूत्र का विस्तार किया जा सकता है। शारीर अकस्मात् कोई सुसंवटित प्रतिकिया नहीं करता। प्रतिकिया के पूर्व उसे कुछ तैयारी करनी पड़ती है या अपने आप उसकी यह तैयारी हो जाती है। इसे शारीरिक संतुलन 'Set' कहते हैं। संतुलन के परिणाम स्वरूप ही शरीर का वस्तु के आकलन (यह शब्द विलकुल सामान्य अर्थ में यहां प्रयुक्त हुआ है) के अनुरूप हालचाल हुआ करता है। इस प्रकार उत्तेजक, उरोजना, उत्तेजित शरीर, शरीर का संतुलन और उसकी प्रतिकियायें इस सब के समुख्ति स्वरूप को मनोवैशानिक 'प्रत्यन्न' यह नाम देने हैं। (बहुत सी अवान्तर बातें विवेचन की सुविधा का ख्याल करते हुए इस वर्णन में नहीं समाविष्ट की गयी हैं) ।

श्रव समालोचना के लिए उक्त भौतिक तथा मनोवैज्ञानिक विश्लेषणों पर हम साथ ही साथ विचार करेंगे। उत्तेजक प्रकाश तरंगे में ज पर से निकल कर दृष्टि पटल पर श्राचात करती है यह बात मानने में किसी को श्रापत्ति नहीं होगी (हालांकि इस पर भी यह श्राचेप किया ज सकता है कि जो प्रकाश तरंगे मेज में न समा कर उसकी सतह से टकरा कर प्रत्यावृत्ति हुई उन्हें मेज का निदर्शक कैसे माना जा सकता है ?) किन्तु क्या इस पर से यह जात होता है

कि किस परिस्थिति में प्रकाश द्रष्टा को उत्ते जित करेगा श्रीर उसे वस्तु का किस प्रकार का शान होगा ? उत्ते जक तो सिर्फ प्रकाश होता है लेकिन झान होता है वस्तु का । कोई भी द्रष्टा यह नहीं अनुभव करता कि वह किसी प्रकाश तरंग को, या किसी वर्ण पटल को, या श्राकार को देखता है। श्रानुभव तो 'मैं अमुक श्रामुक श्राकार की वस्तु को देखता हूँ, ऐसा ही हुआ करता है। शायद यही कारण है कि श्राधुनिक संवेदवादी उक्त श्रामुभव में से वस्तु का श्रंश निकाल देना या उसका कोई श्रीर हो श्रर्थ लगाना पसंद करते हैं। लेकिन वे भी यह श्रस्वीकार नहीं कर सकते हैं कि द्रष्टा तक जितनी श्रीर जिस रूप में बाह्य उत्ते क को उत्ते जना पहुँचतो है उस से श्रियक श्रोर भिन्न ही बातें उसे कामने दिखाई पड़ती हैं। ऐसा न होता तो प्रकाश की तरंगें तरंगों के रूप में श्रीर बिल्कुल श्राँख की सतह पर ही क्यों न दिखलाई पड़ती ? प्रकाश नित्रंग श्रीर वस्तु का रंग इनमें जमीन श्रासमान का फर्क है। तरंगों के जरिये प्रत्यन्त की उपपत्ति देने की कोशिश करना कारण श्रीर कार्य के फर्क को बिल्कुल मुला देने के सिवा श्रीर कुछ नहीं हो सकता।

'उत्ते जक' की कल्पना की यही एक न्यूनता नहीं है। उसकी सब से बड़ी न्यूनता यह है कि उसको द्रष्टा की उत्तेजना का पूर्ण निर्धारक किसी भी इलित में नहीं मानाजा सकता। उत्ते जक वस्तु के गुणों (Objective properties) को वैशानिक लोग गिनार्ये, वे कभी विश्वास के साथ यह नहीं कह सकते कि सारा विशेषता आरों से युक्त उत्ते जक की उपस्थिति में द्रष्टा के शरीर में उत्ते जना पैदा होगो ही। द्रष्टा का मन उत्ते जक वस्तु से भिन्न किसी बाह्य में उलमा रहे तो उत्ते जक उसके बिल्कुल सामने होते हुए भी उस पर कोई असर नहीं डाल सकता। सामान्य परिस्थितियों में चाहे उत्तेजक ही द्रष्टा को उत्तेजित करे, उस पर से यद निक्कंष निकालना उचित नहीं होगा कि अमुक अमुक प्रकार का उत्तेजक ऐसी ऐसी उत्ते जना स्वयं उत्पन्न करेगा ही। हर हालत में कम-अविक मात्रा में द्रष्टा का सहयोग उसके शरीर में उत्तेजना उत्पन्न करने के लिये नितान्त स्त्रावश्यक है। यह बात वेदान्त की स्त्रातमा की स्वरूप संबंधी कल्पना के लिये बहुत महत्वपूर्ण है। वेदान्त श्रात्मा को पूर्णतया स्वतान मानता है। आत्मा शरीर, मन श्रादि से छुटकारा प्राप्त कर सकती है क्योंकि अन्ततोगत्वा आत्मा के सभी बंघन उसी के अपने निर्माण किये हुए हैं। श्रात्मा का श्रात्म स्वरूप विषयक श्रजान जिस द्या नष्ट होगा उसी च्या उसके सारे बंधन भी नष्ट हो जायेंगे। विज्ञान को ब्रात्मा का स्वातत्र्य मान्य न होने के कारण वह उत्तेजक की विशेष परिस्थितियों में श्रासमर्थता का संतोषदायक स्पष्टीकरण नहीं दे सकता । साथ ही वह उत्तेजक श्रीर दृश्य वस्तु इनके बीच जो बहुत बड़ा ऋन्तर पड़ जाता है उसका स्पष्टीकरण भी नहीं दे सकता। इस ऋन्तर को श्चच्छा तरह समक्तने पर विज्ञानवादियों का यह कथन ही उपयुक्त लगने लगता है कि दश्य वस्तु आन्तरिक विज्ञान का बाह्य रूप है निक बाह्य रूप, रस, गंधादि से बनी हुई स्वतन्त्र सत्ता है।

चेतन शरीर की वैद्यानिक कल्पना भी उतनी ही भोंडी है जितनी उत्तेजक की। शरीर का अंशमात्र उत्तेजित होता है लेकिन उसका स्वीकार सारा शरीर कर लेता है। यह बात केसे संमव होती है ! आंखों में ही प्रकाश संवेदना घटित होते हुए भी न आँख को देखने का अनुभव होता है न दिसाग को । आँख और दिसाग से बिना द्रष्टा ही (यह कौन है यह बतलाना आवश्यक नहीं है किन्तु यह शरीर से आतिरिक्त अपनी सत्ता को सदा अनुभव करता है हतना तो मानना ही पड़ेगा) वस्तु को देखने का अनुभव करता है। इस सम्बन्ध में यह बात भी विचारणीय है कि वस्तु को देखने का अनुभव उत्तेजना के अनुभव से उतना ही भिन्न है जितनी वस्तु प्रकाश तरंगों से भिन्न है । अतः वैधानिक उक्त आदोप पर यह प्रतिवाद नहीं कर सकते कि शरीर के एक आ। में घटित होने वाली उत्तेजना पहले दिमाग में पहुँचती है और तदनंतर उसके द्वारा शरीर के अन्य अंगों में, या कम से कम दृष्टि से संबंधित अंगों में, प्रसारित होती है। ये अंग अपना अपना कार्य करते हैं यह मानते हुए भी इम यह कतई नहीं मान सकते हैं कि इनमें कोई दर्शनानुक्त उत्तेजना संक्रमित होती है।

प्रत्यच प्रक्रिया की श्रंतिम घटक समभी गई जो शारीरिक प्रतिक्रिया (Response) है उसका स्वरूप भी वैज्ञानिकों ने उतना ही श्रास्पष्ट रख छोड़ा है जितना पहले दो घटकों का। इस संबंध में पहली ध्यान देने योग्य जो बात है वह यह है कि प्रत्यन्त को प्रतिक्रियात्मक कहना बिल्कुल अनुपयुक्त है। प्रत्यच्च न शारीरिक प्रतिक्रिया है न मानसिक। प्रत्यच्च ज्ञान और उसके घटित होने के मुलस्वरूप शरीर के विभिन्न अवयवां में जो कि गएँ होतो हैं उन्हें एक रूप मान लेने का ही यह परिखाम है कि जान का वर्षोन प्रतिक्रिया के रूप में वैज्ञानिक लोग निस्संकोच करने लगे हैं। वे यह साफ भूल जाते हैं कि जान एक आन्तरिक वस्तु या श्रवस्था है जिसका शरीर पर किसी भी रूप में स्पष्ट होना श्रविवार्थ नहीं है। जान श्रीर उसके साथ या उसके अनंतर घटित होने वाली शारीरिक क्रियाएँ उतनी ही एक दूसरे से भिन्न हैं जितने उत्तेजक और दृश्य विषय या उरोजना और संवेदन। set या शारीरिक संतुलन की कल्पना का भी ठीक ठीक विश्लेषण देना बड़ी टेढ़ी खीर है। वैज निक समभाता है कि यह संतुलन शरीर का है। उदाहरणुवः किसी वस्तु को देखने के लिये उसकी स्रोर दृष्टि दौड़ानी बा लगानी पढ़ती है। आँखों की स्नायुआं में विशिष्ट प्रकार का संतुलन लाना पड़ता है, अन्य अवयवों को भी अनुरूप दग से अवस्थित करना पहता है। लेकिन शरीर के सब अवयवों की ठीक ठोक स्थिति में लाने पर भी वस्तु का दर्शन होगा ही ऐसा निश्चय से नहीं कहा जा सकता। वयोकि संतुलन अन्ततोगत्वा मानसिक बात होती है निक शारीरिक। बात त्रालग है कि मानसिक संतुलन होने पर शरीर का संतुलन त्रापने त्राप प्रस्थापित हो जाता है, उसके लिये किसी प्रयत्न की अपेदा नहीं होती। यदि मानसिक संतुलन न बने तो लाख कोशिश करने पर भी शारीरिक संतुलन काम नहीं देता।

अवतक की समालोचना यद्यि बहुत संज्ञित है तथायि उसपर से यह अच्छी तरह स्पष्ट हो गया होगा कि न मौतिक विद्वान न मनोविशान प्रत्यक्ष ज्ञान का स्पष्टीकरण दे सकते हैं। वे केब न प्रत्यक्ष ज्ञान के अनुक्ष भौतिक तथा शारीरिक परिस्थितियों का ही अंशतः उद्धार कर पाये हैं। यदि इन परिस्थितियों का ही वे सुस्पष्ट तथा व्यापक स्पष्टीकरण प्रस्तुत करते तो भी उनका महत्व मानने के लिए हम तैयार हो जाते। लेकिन यह कार्य भी विज्ञान नहीं कर

पाया है। शायद इसका कारण यह है कि प्रत्यन्न ज्ञान की पिस्थिति (Perceptual Situation) जा जटिल स्वरूप वैज्ञानिक लोग नहीं अनुभव का पाये हैं। इस पिरिस्थित का जैसे एक बाह्य स्वरूप है वैसे ही उसका एक आंतरिक स्वरूप भी है, और वास्तव में यही अदयिव महत्वपूर्ण है। लेकिन इसका प्रायोगिक अध्ययन असंभव है। चूँ कि वैज्ञानिक लोग सभी अध्ययनाई वार्तों को प्रयोगाई मानते आये हैं अतः वे प्रत्यन्न ज्ञान की पिरिस्थित के उतने ही अंश को सत्य मानते हैं जितना प्रयोगाई है, और जो अंशा ऐसा नहीं है उसे वे असत्य या अविचारणीय उहराकर अपने दायित्व से मुक्त हो जाते हैं। यदि इस प्रकार सभी समस्याओं की विचार की सुविवा का ख्याल करते हुए हम इच्छानुसार सरल रूप देने लग जायें तो अह्यंत किंटन समस्याएं भी बड़ी आसानी से इल हो जायें।

कुछ दार्शनिकों ने प्रत्यज्ञ ज्ञान की पोषक परिस्थितियों का सुज्मातिस्ज्म विश्लेषण प्रस्तुत करने का प्रयत्न किया है। प्रत्यक्त का स्पष्टीकरण मोटेतीर पर दो तरह से किया जा सकता है। एक तो उक्त परिस्थितियों के घटकों का यथावत् निर्देश करके और दूसरा प्रत्यक्त का ही स्वरूपाविष्करण कर । भारतीय दार्शनिक परिभाषा में पहले को प्रत्यन्त का तटस्थ लहाण और इसरे को उसका स्वरूप लच्चण कह सकते हैं। तटस्थ लच्चण में लच्य के कारणों या श्रवांतर अमीं का निर्देश समाविष्ट रहता है जबिक स्वरूपलदाण में लद्य के स्वरूप का ही विश्लेषण या निर्देश प्रस्तुत किया जाता है। उदाहरखतः, न्याय दर्शन को प्रत्यक्त की यह परिभाषा कि 'इन्द्रिय श्रीर विषय इनके विभिन्न प्रकार के सानकर्षों के (संयोग के ही नहीं) फलस्वरूप उत्पन्न होने वाला जान प्रत्यच हैं , उपर्युक्त लज्ञणों में से प्रत्यच्च के तटस्थ लच्चण को प्रस्तुत करती है। इस परिभाषा में उत्तेजक ने स्थान में विषय का, शारीर के स्थान में इन्द्रियों का (इनमें मन का भी समावेश है), उत्तेजन के स्थान में सन्निकर्ष का और प्रतिक्रिया के स्थान में ज्ञान का निर्देश क्या होते से पूर्वोक्त वैज्ञानिक परिभाषा के अधिकांश दोषों का अपने आप अपसारण हो गया है। विषय और इन्द्रियां इनके संबंध के स्वरूप का बिल्कुल नपातुला वर्णन करने के कारगा (ये सम्बन्ध छः प्रकार के माने गये हैं। प्रत्यन्त की परिभाषा में किसी तम्ह का भोडापन नैयायिकों ने नहीं श्राने दिया है। तथापि प्रत्यत् के स्वरूप का इस परिभाषा के द्वारा निर्धारण नहीं हो पाता, अतएव आगे चलकर 'अव्यपदेश्यं, अव्यभिचारि, व्यव-सायात्मक इत्यादि श्रन्य विशेषण इसमें जोड़े गये हैं। इनके द्वारा प्रत्यचा के स्वरूप का, उसके कारणों का नहीं, निषेध के दारा वर्णन करने का प्रथम किया गया है। जो जान शब्द निर्देश्य नहीं, याने 'म्रव्यपदेश्य' है, वह प्रत्यक्ष है, यह कहने का बहेश्य मा होता है कि प्रत्यदा शब्द जन्य शान से भिन्न है। लेकिन इतने पर से भी यह स्पष्ट नहीं होता कि प्रत्यत्त स्वयं क्या है ? इसी प्रकार 'प्रत्यत् श्रव्यभिचारि है' यह कहने से प्रत्यत् श्रय्यार्थं नहीं होना चाहिए यह तो ज्ञान होता है लेकिन उसका अपना स्वरूप क्या है गा नहीं समक्त में आता । अंतिम विशेषण 'व्यवसायात्मकं' यही ऐसा है जिससे प्रत्यक्त का स्वरूप समभाने में योदी बहुत सद्द होती है, लेकिन व्यवसायात्मकता या निश्चयात्मकता श्चन्य ज्ञानों में भी विद्यमान होने से उसके जरिये प्रत्यचा का स्वरूप निर्भारण नहीं हो सकता । इस प्रकार न्यायवैशेषिकादि दर्शनों की परिभाषायें (विचार कर देखा जाय तो) विज्ञान की प्रत्यदा सम्बन्धी श्रवधारणाश्रों से काफी परिष्कृत होती हुई भी बिल्कुल निर्दोष नहीं मानी जा सकतीं।

श्रव इम वेदान्त की परिभाषा का संद्येप में विचार प्रस्तुत करेंगे। वेदान्त के अनुसार सभी वस्तुत्रों का-चाहे वे मानसिक हों या बाह्य-वास्तविक स्वरूप चैतन्य ही है। श्रतः द्रष्टा, इश्य त्रादि मेद →जो किसी भी ज्ञान के घटित होने के लिये त्रावश्यक हैं —सत्य नहीं हो सकते। लेकिन द्रष्टा, दश्य, दर्शन और दर्शक प्रमाण इन चार ज्ञान सम्बन्धी परिस्थिति के घटकों का अलग अलग सत्यत्व माने बिना ज्ञान की उपपत्ति नहीं दी जा सकती। इस कठिनाई पर वेदान्त का समाधान इस प्रकार हैः कोई भी वस्तु किसी अन्य वस्तु से मूलतः भिन्न न होते हुए भी श्रज्ञान-निर्मित उपाधियों के कारण जहां-तहां भेद या वैविध्य की प्रतीति होती रहती है। चैतन्य के रूप में सब कुछ एक रूप होते हुए भी भिन्न भिन्न परिच्छेदक उपाधियों के कारण कोई वस्तु द्रष्टा के तो कोई दृश्य के रूप में दिखलाई पड़ती है। अभिन्न तथा एकरूप ऐसी वस्तुओं में दिखलाई पड़ने वाला (उपाधिकृत मेद) हमेशा एक अस्थिर संतुलन (Instable equilibrium) की स्थिति में ही बना रह सकता है। चूँ कि परिच्छेदक उपाचियाँ स्वयं सिद्धं न होकर केवल अज्ञान-निर्मित होती है अतः उनका अस्तित्व ही जहां डावाँडोल होता है वहां उन्हीं पर टिके हुए भेद भी डावाँडोल ही हों तो कोई आश्चर्य की बात नहीं। उदाहरणतः एक मिट्टी के घड़े को हम घड़ा कहते हैं और घड़े की तरह ही उसका प्रयोग करते हैं। लेकिन मिंही के रूप में या एक खाद्य-पदार्थ के रूप में भी चाहें तो हम उसका प्रयोग कर सकते हैं। इस प्रकार एक ही घड़े में अनंत रूप हम देख और पा सकते हैं। इनमें से किस रूप को घड़े का स्वामाविक रूप पाना जाय यह ठहराना हमारी इच्छा पर ही निर्भर करता है। लेकिन इन सभी विविध रूपों में एक बात हम अनुस्यूत पाते हैं, वह है घड़े की हर रूप में अपने को अभिन्यक करने की या जिस भी रूप में इम उसे देखना चाहें उस रूप में, उसकी दिखाई पड़ने की शक्ति। इस शक्ति के पीछे है चैतन्य, जो उतनी ही मात्रा में घड़े में विद्यमान है जितना उसके दृशा में या उसके ज्ञान में। इस चैतनय की मीतर बाहर अनुस्यूतता और व्यापक सत्ता का अनुभव क्वचित् ही हो पाता है किन्तु प्रत्यज्ञानुभव में श्रीशिक रूप में इसे सत्ता की प्रतीति होती है। किसी भी वस्तु के प्रत्यद्वानुभव में द्रष्टा श्रीर दृश्य चण भात्र के लिये एकरूप हो जाते हैं। द्रष्टा श्रापने स्थान में श्रीर दश्य श्रापने स्थान में एक दूसरे से अलग यलग होकर पड़े रहें तो प्रत्यच जान कदापि घटित नहीं हो सकता। हर्य वस्तु में का चैतन्यांश द्रष्टा की श्रापनी श्रोर श्राकृष्ट करता है श्रीर द्रष्टा में का चैतन्यांश उसकी श्रोर उन्मुख होता है। विषय श्रीर विषयी का श्राकर्षण परस्पर सहश (या मूलतः एकरूप) वस्तुओं का श्राकर्षण है। इसके फलस्वरूप द्रष्टा और दृश्य एक दूसरे के समीप पहुँचते तथा अपने अपने श्रीपाधिक मेदों को गँवा बैठते हैं। च्रामात्र के लिए इन दोनों के बीच चैतन्य की एकता प्रस्थापित हो जाती है श्रीर इसी एकता को 'प्रत्यस्त्रशान' यह नाम हम दिया करते हैं। इस पर से यह बात प्रकट होती है कि वस्तुओं के सभी पारस्परिक भेद इतने अधियर होते हैं कि उनका, अधिकाधिक सन्निकट तथा गहरे ज्ञान से सहज ही अपसरण हो

जाता है। यदि यह कथन सत्य न हो तो एक अनपढ मनुष्य को, एक पढ़े लिखे मनुष्य को, एक ससंस्कृत मन्ष्य को, एक कलाकार को, एक शास्त्रज्ञ को श्रीर एक तत्ववेत्ता को एक ही वस्त में - जैसे एक फूल में - अलग अलग बातें क्यों दिखलाई पड़ती हैं ? द्रष्टा की दृष्टि जितनी परिष्कृत होती है, याने वेदान्त के शब्दों में, द्रष्टा ने अपनी आत्म-भावना को आहत करने वाली जितनी उपाधियों से मुिक पायी है, उतना ही वह हर्य के सिक्कट पहुँच पाता है श्रीर उसके गूढ, गूढ़तम स्वरूप का आकलन करने में समर्थ होता है। द्रष्टा अपने अनजासे ही न जाने कितने आवरणों या उपाधियों से अपनी दृष्टि को आवृत या परिच्छिल कर देता है जिसके परिणामस्वरूप उसके और दृश्य के बीच अनेकानेक औपाधिक व्यवधान निर्मित होते चले जाते हैं। सामान्य प्रत्यक्षज्ञान इन न्यवधानों में से कुछ को ही इटा पाता है। किन्तु दृश्य की सरसरी तौर पर देखना, भरी नजर देखना, गौर से देखना, श्राँख गड़ाकर देखना. एकामता से देखना, विभीर होकर देखना, तल्लीन होकर देखना, देखते देखते हुएय में ही डब जाना ऐसे देखने के अनेक अधिकाधिक उत्कट प्रत्यक्त्वान के तरीके हैं जो द्रष्टा श्रीर हुत्रय के मध्यवर्ती व्यवधान परंपरा का क्रमशः श्रपसारण कर इन दोनों के बीच चैतन्य की एकता प्रस्थापित करते हैं। इस ऐक्यानुभृति का एक छोर सामान्य प्रत्यक्त जान है तो इसरा छोर है समाधि। लेकिन इन दोनों में ऐक्यानुभृति बिल्कुल कम या ऋत्यधिक मात्रा में बनी ही होती है। वेदान्त ने इसी अनुभूति को अत्यद्धा का स्वरूप-निर्धारक माना है। मोटे तौर पर इम यह कह सकते हैं कि हरेक प्रत्यक्षज्ञान यह ब्रह्मसाक्षात्कार की गा विश्वव्यापी चैतन्यमय सत्ता की एक चिंगुक प्रतीति है जो चणमात्र स्थायी होने से या सब उपाधियों से पूर्णतया उन्मुक्त न होने से ही ब्रह्मानुभूति जैसी नहीं प्रतीत होती। फिर भी प्रत्यच्च में च्राणेक नावीन्य, चमत्कार श्रीर श्रानन्द श्रादि का जो श्रनुभव होता है उसे ब्रह्मानुभूति 🔳 ही लहाण कहना उपयुक्त होगा (यहां यह भ्यान रखना आवश्यक है कि नावीन्य रहित ज्ञान को वेदान्ती प्रत्यच रूप नहीं मानते)।

प्रत्यच् हान के च्या में ज्ञान श्रीर विषय इनमें जो मूलभूत चैतन्य की एकता श्राभिव्यक्त होती है वह शब्दातीत होती है, लेकिन उसका शब्दों में बाद में जो वर्णन किया जाता है उसमें श्रानिवार्थत: इस एकता का भंग हो जाने पर भी उसका कुछ न कुछ श्राभास इस वर्णन में भी श्रावशिष्ट रह ही जाता है। उदाहरणतः मेज को देख कर जब मैं कहता हूँ कि भी मेज देख रहा हूँ, तब भी भी भी श्रावशिष्ट रह ही जाता है। उदाहरणतः मेज को देख कर जब मैं कहता हूँ कि भी मेज देख रहा हूँ, तब भी भी भी श्रावशिष्ट रह ही जाता है। उदाहरणतः मेज की किया ये सब एक दूसरे के साथ इस तरह जुड़े हुए हमारे सामने श्रात हैं कि इनकी एक दूसरे से श्रावयंक्त रूप में कल्पना करना ही कठिन हो जाता है। यदि देखने की किया की मुक्त से, याने देखने वाले से, श्रावग कर दिया जाय— जैसाकि तार्किक माववादी श्रानारमवादी करते हैं। तो उपर्यक्त वर्णन इस प्रकार बदल जायगा— भेज का देखना श्रापने को भी कहने याले व्यक्ति में घटित हो रहा है?। इसी प्रकार देखने को हश्य वस्तु से बिल्कुल श्रालगा दिया जाय तो यही वर्णन इस प्रकार बदल देना होगा— भेज श्रीर श्रान एक दूसरे के साथ संबद्ध हो रहे हैं (या भीज ज्ञान के साथ श्रापने की जोड़ श्रीर श्रान एक दूसरे के साथ संबद्ध हो रहे हैं (या भीज ज्ञान के साथ श्रापने की जोड़ रहा है)। यदि ज्ञाता, ज्ञेय, ज्ञान श्रीर ज्ञापक प्रमाण इनमें से किसी भी श्रंश को प्रधान रहा है)। यदि ज्ञाता, ज्ञेय, ज्ञान श्रीर ज्ञापक प्रमाण इनमें से किसी भी श्रंश को प्रधान रहा है)। यदि ज्ञाता, ज्ञेय, ज्ञान श्रीर ज्ञापक प्रमाण इनमें से किसी भी श्रंश को प्रधान रहा है)। यदि ज्ञाता, ज्ञेय, ज्ञान श्रीर ज्ञापक प्रमाण इनमें से किसी भी श्रंश को प्रधान रहा है)।

ठहराकर बाकी तीनों को उसी में समाविष्ट कर देने या उन्हें गौण ठहरा देने का प्रयत्न किया जाय तो उसका भी ऊपर जैसा ही नतीजा निकलेगा। उदाहरणतः ज्ञाता में ज्ञान, केय व ज्ञापक को यदि हम समाविष्ट करदें तो 'मेज़ मैं हूँ' ऐसा उक्त वर्णन का स्वरूप होगा। यह वर्णन हिं—सृष्टिवादियों के मतानुरूप विषयीनिष्ठ श्रादर्शवाद होता है। हश्य में द्रष्टा, दर्शन श्रीर दर्शक प्रमाण हनका समावेश कर दें तो 'मेज़ केय है' (यहां ज्ञेयता मेज़ का एक श्राकिसक धर्म मानना होगा) ऐसा उक्त वर्णन को बदलना होगा। यह वर्णन तार्किक माव—वादियों की भूमिका के श्रनुरूप है। दर्शन में द्रष्टा, हश्य श्रीर दर्शक प्रमाण का श्रांतमींव कर दिया जाय तो 'मेज़ रूप श्राकार युक्त संवित् है' ऐसा यह वर्णन होगा। यह मत विज्ञानवादियों का है। श्रन्त में यदि दर्शक प्रमाण में हश्य—दर्शन श्रीर द्रष्टा का श्रन्तमींव कर दिया जाय तो 'मेज़ रूप निर्देश्य (Meaning था Referend) विद्यमान है' ऐसा उक्त वर्णन का रूपांतर करना होगा। यह रूपांतर श्राधुनिक तार्किक व्याकरण (Logical syntax) की विचार—सरणी के श्रनुकूल होगा। लेकिन हन वर्णनों में से एक भी ज्ञान, विषय, ज्ञाता श्रीर ज्ञापक इनकी भान की परिस्थिति में प्रकट होने वाली एकता को व्यक्त नहीं कर पाता। ज्ञान के वर्णन के लिये भी ज्ञान, जेय श्रादि की मूलभूत एकता का थोड़ा बहुत प्रस्थय लाने वाले शब्द ही प्रयोग में लाने चाहिये।

श्रव इम संत्रेप में कुछ अन्य महत्वपूर्ण बातों पर विचार करेंगे । द्रष्टा को वेदान्ती अन्तः-करण परिच्छित्र चैतन्य कहता है। इसका कारण यह है कि बुद्धि, मन, श्रहंकार श्रीर चित्त इन अन्तःकरण घटक चार करणों के अपने अलग अलग कार्य (Functional multiplicity) होते हुए भी इनके पीछे या इनमें अनुस्पृत एक आनुभविक एकता (intuitional identity) है जिसके ये सब विविध श्राभास कहे जा सकते हैं। बुद्धि, मन त्र्यादि का सहारा लेकर कार्य करता है किन्तु वह न बुद्धि है न त्र्यहंकार, न चित्त, न मन, न इन सब का वह समुच्चित रूप ही है। प्रमाण को 'श्रन्तः करण वृत्ति परिच्छित्र चेतन्य' ऐसा वेदान्ती कहते हैं। इसका कारण यह है कि श्रान्तः करण उल्लासित होकर विषय की दिशा में जब प्रस्त होता है तब उक्त प्रमाता का भ्यान इतना संकुचित होता है कि वह विषय का आकलन कर सके। प्रमाता की व्यापक और आत्मलीन चेतना विषय की श्रोर मुझकर जनतक कुछ संकुचित नहीं हो जाती तबतक श्रान्तरिक श्रात्मा का बाह्य विषय के साथ संपर्क स्थापित नहीं हो सकता। इस संकोच को ही 'वृत्ति' कहा जाता है। वृत्ति के द्वारा ही प्रमात। श्रीर प्रमेय के बीच में प्रमेय या विषय के अपने स्थान में संबंध (प्रथम उपाधियों का और बाद में उपाधि परिच्छिन्न चैतन्य का) प्रस्थापित होता है। 🖪 विवेचन में, वैज्ञानिक स्पष्टीकरण के संबंध में जो ब्राह्मेप पीछे उपस्थित किये गये थे उनका कैसे ब्रानायास निरसन हो जाता है, यह समम्ताने की जरूरत नहीं होगी।

नागपुर विश्वविद्यालय, नागपुर।

## मारतीय दर्शन में निराशाबाद-एक मृत्यांकन

## कार्यानन्द शर्मा

भूमिका:-

जीवन श्रीर जगत् के सम्बन्ध में किए गए बोद्धिक चिंतन को ही दर्शन कहा जाता है। हम बोद्धिक प्रयासों के द्वारा जगत् की गुल्यियों को सुनम्माने का प्रयास करते हैं श्रोर जीवन के रहस्यों के उद्धाटनार्थ श्रपना बौद्धिक चिंतन प्रारम्भ करते हैं। दर्शन का इतिहास यह बताता है कि प्रत्येक दार्शनिक जीवन श्रीर जगत् के संबंध में एक विशेष दृष्टिकोण रखता है। जीवन के संबंध में दार्शनिकों के दृष्टिकोण को उनका जीवन-दर्शन कहा जाता है। श्रगर जीवन के सम्बन्ध में दार्शनिकों की विचारधारा पर ध्यान दिया जाय तो श्रनेक प्रकार के दृष्टिकोण हमारे कम द्वा श्राएंगे। इस सम्बन्ध में परस्पर विरोधी विचारधाराश्रों की भी भत्तक चिंठन के इतिहास में मिलनी है। किसी ने जीवन को श्रानन्दमय माना है तो किसी दूसरे ने उसे दु:खमय माना है। किसी ने जीवन को संजोने का विचार दिया है तो किसी दूसरे ने जीवन से जलद मुक्ति पाने का विचार रखा है। पुनः, किसी ने जीवन को भाग्याधारित माना है, तो दूसरे ने इसे कर्माधारित माना है। श्रर्थात् श्रगर एक वर्ग के विचारकों ने जीवन की सफतता के लिए भाग्य का भरोसा किया है तो दूसरे ने मनुष्य को ही श्रपने भाग्य का सफतता के लिए भाग्य का भरोसा किया है तो दूसरे ने मनुष्य को ही श्रपने भाग्य का विमाता कब्ज़ किया है। श्रार किसी ने कम एवं त्याग में जीवन का सौन्दर्य देखा है तो दूसरे ने मुख्य को ही श्रपने भाग्य का वा सकता है।

जीवन के संबंध में व्यक्त विचारों को मोटे तौर पर दो वर्गों में रखा जा सकता है।
जीवन के संबंध में व्यक्त विचारों को मोटे तौर पर दो वर्गों में रखा जा सकता है।
एक वर्ग वह है जा जोवन के प्रकाशमय पत्न को देखता है, इसमें पायी जाने वाली खामियों
एक वर्ग वह है जा जोवन के प्रकाशमय पत्न को देखता है। इस प्रकार की विचारधारा
को दूर कर इनकी खूबियों को प्राप्त करने की श्राशा रखता है। इस प्रकार की विचारधारा
को श्राशावादी दर्शन कहा जाता है। दूसरा वर्ग वह है जो जीवन के बुरे पत्न को श्रापनी
श्रातिशयोक्तियों के साथ और भी बुरे रूप में श्राभिव्यक्त करता है और जीवन की खूबियों में

विश्वास ही नहीं करता। इस तरह की विचारवारा का नाम 'निराशाबाद' है।
निराशावाद को सामान्य व्याख्या:— वस्तुओं के बुरे पद्मों को देखने की हमारी
मिनाइति को निराशाबाद कहते हैं। निराशाबादियों के लिए यह जीवन दुःखमय है, चिणक है,
इसमें त्रुटियां ही त्रुटियां हैं। यह संसार ही दुःखमय है। इन दुःखों से हम छुटकारा नहीं
पा सकते। एकमात्र समाधान यह है कि हम इस जीवन से शीघातिशीघ मृत्यु के माध्यम से

मुक्ति पा लें। मुक्ति का दूसरा उपाय है ही नहीं। पाश्चात्य दर्शन में शोपेनहावर (Schopenhover) और भारतीय दर्शन में बुद्ध को निराशावाद का नेता माना गया है। कुछ लोगों का तो विचार है कि समस्त भारतीय दर्शन निराशावादी है। लाई रोनल्डशे के शब्दों में "निराशावाद समस्त भारतीय मौतिक और आध्यात्मिक जीवन में व्याप्त है"। ए पाश्चात्य दर्शन में शोपेनहावर के अतिरिक्त हार्टमैन और नित्से को भी आंशिक रूप में निराशावादी माना गया है।

जिस तरह बुद्ध ने 'सर्वे दुःखं दुःखम्', 'सर्वे चिष्णकं चिष्णकम्' कहकर संसार तथा जीवन की दुःखमयता और अनित्यता की घोषणा की, उसी प्रकार पाश्चात्य दार्शनिक शापेनहावर ने भी इस संसार में बुगई के अतिरिक्त और कुछ भी नहीं देखा। लाहबनीज़ ने कहा था—''विद्यमान दुनियाँ अच्छी से अच्छी संभव दुनियाँ है।" लेकिन इसके ठीक विपरीत शापेनहावर ने कहा कि यह दुनियाँ सबसे बुरी दुनियाँ है। जीवन में अनेक क्लेश हैं। जन्म लेने के समय दुःख होता है, मरने के समय भी दुःख होता है। और जीवन का शेष काल तो दुःख के अनुभावतों के बीच से गुजरता है ही। सब कोई दुःख की ज्वाला में जल रहे हैं। अन्तर इतना ही है कि कोई दुःख की ज्वाला की मटी के बीच पड़कर सुन रहा है और कोई (तथाकथित सुख भोगने वाला) किनारे के निकट पक रहा है।

शोपनहावर ने कहा कि जोवन तो बुरा है ही, इससे चिपटे रहने की इच्छा इससे भी बुरी है। उसने तो जोवन से छुटकारा पाने के लिए आत्महत्या तक करने का संदेश दिया है। उसका कहना या कि दो आत्महत्याओं के बीच जितना समय गुजरता है उतने में सहस्रों की बृद्धि हो जाती है। इसलिए शोपेनहावर संतानोत्पत्ति को भी बुरा मानता था।

नित्से भी शापेनहावर के निराशावादी दर्शन से बड़ा प्रभावित हुआ श्रीर उसके स्वर में अपने चिंतन का स्वर भी मिला दिया। किन्तु नित्से को जीवन के कुछ वर्षों के बाद ही आशा की भलक दिखाई दी। वह २५ वर्षों की अवस्था में ही एक विश्वविद्यालय में प्राध्यापक नियुक्त किया गया और इसी कारण उसने अपना निराशावादो विचार छोड़ दिया। बाद के दिनों में नित्से का विचार था कि यह संसार हमारी अद्धा का पात्र है। हमें मृत्यु के लिए नहीं जीवन के लिए प्रयत्न करना चाहिए और निराशादी नहीं अपितु आशावादी बनना चाहिये।

भारताय दर्शन में निराशावाद भारतीय चिन्तन घारा में भी संसार को दुःखमय माना गया है। यह दूसरी बात है कि संसार को दुःखमय मान लेने मात्र से कोई भी विचार - घारा निराशावाद की संज्ञा नहीं पा सकती है। किन्तु कुछ विद्वानों ने, जिनमें पायः पाश्चात्य विद्वानों के नाम ही उल्लेखनीय हैं, भारतीय दर्शन को निराशावादी दर्शन की संज्ञा दी । उन विद्वानों में लाई रानल्डशे (Lord Ronald Shay), उर्कु हुई (Urquhart) आदि प्रमुख हैं। इन लोगों ने भारतीय दर्शन की निराशावादी प्रवृत्तियों को अनेक प्रमाणों के सहारे सिद्ध किया है। पाश्चात्य विद्वानों ने भारतीय दर्शन की निराशावादी प्रवृत्ति का प्रथम प्रमाण देते हुए वताया कि भारतीय दर्शन में स्वर्ग के संबंध में तो काफी चर्चाएँ हुई हैं। अग्रैर उसका चित्र भी

खींची गया है किन्तु नरक की विवेचना नहीं हुई है। इसका कारण यह है कि पुराने हिन्दू इस दुनियाँ को ही नरक के रूप में देखते थे; किसी-श्रान्य नरक की कल्पना काहे को करते ? शोपेनहावर का भी भारतीय दर्शन के प्रति यही विचार था। उसने अपने विचार की पृष्टि बुद्ध श्रीर उपनिषदों की विचार—घारा में पायी। यही कारण था कि वह बुद्ध की तस्वीर हमेशा श्रापने कमरे में रखता था। वह उपनिषदों का भक्त इसलिए था कि उपनिषदों में भी उसे निराशावाद का समर्थन मिलता था।

समस्त भारतीय चिन्तनधारा में दुःख को संसार की मूल विशेषता के रूप में स्वीकार किया गया है। सभी दर्शनों ने इस संसार के सुख, अानन्द को खिएक बतलाया और परतीक के आनन्द को शिद्धा दो है। प्रायः सभी दार्शनिक शाखाओं ने परमानन्द की प्राप्ति के लिए इस जीवन के सुख-भोग से छुटकारा पाने का संदेश दिया है। बुद्ध ने कहा 'सर्वे दुःखं दुःखम्', 'सर्वे चिष्क चिषकम्'। भर्त हिर ने 'शरीरं व्याधि मन्दिरम्' कहकर शरीर की उपेद्धा या शरीर के प्रति मोह के निराकरण को बोषणा को है। सांख्य दर्शन ने भी आदिमक, देविक एवं भोतिक तीन प्रकार के दुःखों की बात बतायी है।

वेदानत दर्शन ने संसार तथा संसार की सारी वस्तुत्रों को मिथ्या करार दिया है। वेदानत दर्शन का महावाक्य है— 'ब्रह्म सत्यं, जगिनमध्या।' पुनः इस संसार में मिलने वाले त्रानन्द को भारतीय दर्शन ने त्रानन्द को प्रतीतिमात्र कह कर उसका निषेध कर दिया है। चुँकि इस जगत् में कोई भी ऐसा त्रानन्द नहीं है जिसका शुद्ध स्वरूप हो, श्रर्थात् सुख-दुःख एक साथ चलते हैं, त्रातः ऐसा त्रानन्द वास्तव में दुःख ही है। इस त्रानन्द से सन्तोष की पूर्णाता प्राप्त नहीं होती है त्रीर पुनः इम इसकी प्राप्ति के लिए प्रयास करते हैं त्रीर इम मात्रा में त्रानो चाह की वस्तुत्रों को चाहते हैं, उनकी प्राप्ति नहीं होने पर हमें त्रात्यन्त ही दुःख होता है।

इतना ही नहीं, भारतीय दर्शन में यह बताया गया है कि इस संसार के सुख-भोग से आसिक पैदा होती है, जिसके फलस्वरूप हम कमें करते हैं और कमें का फल तो अवश्यम्भावी ही है। अतः कमें फल पाने के लिए हमें बार बार जन्म लेना पड़ता है और मृत्यु की गीद में जाना पड़ता है। 'जन्म-मरण' पीड़ा की आत्यन्तिक सीमा है। गोस्वामी तुलसीदास जी ने लिखा है—'जन्मत मरत दुसह दुख होई।'

भारतीय दर्शन में परमानन्द की बात कही गई है। उपनिषदों ने जिस परमानन्द की शिता दी है वह कोरी कल्पना को वस्तु है। इसलिए उर्कुहर्ट ने अपनी पुस्तक 'उपनिषद् श्रीर जीवन' में लिखा है— "यदि यह मान भी लिया जाय कि उपनिषद् श्रानन्द के सिद्धान्त का उपदेश देते हैं तो भी भारतीय का आनन्द एक चीज़ है और ईसाई का दसरी, पहला नास्तिवाचक है और दूसरा श्रस्तिवाचक।"?

संत्रेप में भारतीय दर्शन संसार की व्यवस्था के प्रति श्रसंतोष प्रकट करता है। यह मानता है कि जन्म भी दुःखमय है, विनाश भी दुःखमय है, रोग भी दुःखमय है, पृत्यु भी दुःखदायक वस्तुश्रों का संयोग भी दुःखद है श्रीर सुखदायक वस्तुश्रों से वियोग भी दुाखद है इस प्रकार किसी भी परिस्थिति में सांसारिक व्यवस्था से हमें त्रानन्द नहीं मिल सकता है। भारतीय दर्शन ने दुःख को इस विश्व का चरम सत्य माना है। इसलिए भारतीय दर्शन की प्रायः समस्त शाखाएँ निराशाबाद का प्रतिपादन करती है।

भारतीय दर्शन का लक्ष्य और दु:खवाद:—-पारवात्य दार्शनकों ने निराशावाद का जो श्राचिप भारतीय दर्शन पर लाया है वह बिल्कुल निराधार नहीं है। सभी भारतीय दार्शनिक शाखाओं में हम निराशावादी प्रवृत्ति की भज्ञक पाते हैं। वेद से लेकर वेदान्त तक, श्रीर स्वामी विवेकानन्द से विनोबा तक का इतिहास यह बतलाता है कि हम संसार के तथा—कथित सुखों को सुख नहीं मानते। त्याम में ही सच्चा सुख है। परमानन्द की प्राप्ति के लिए या सच्चे श्रानन्द की प्राप्ति के लिए या सच्चे श्रानन्द की प्राप्ति के लिए या

भारतीय विचारकों के अनुसार दर्शन-विद्या को उत्पत्ति का प्रयोजन ही है — 'दुःख सामान्य (अशेष दुःख) के प्रति असंतोष को भावना और सुख सामान्य (अशेष सुख) की प्राप्त ।'

बौद्ध दर्शन के जीवन सम्बन्धी दृष्टिकी ए की ब्याख्या करते हुए ब्रोल्डेन बर्ग (olden-berg) लिखते हैं—"सृष्टि के ब्रारम्भ से ब्राँसुब्रां का जितना जल प्लावित हुन्ना है उसकी युलना में सब सागरों का पानी भी कम है।" लेकिन बुद्ध ने दुःख से छुटकारा श्रीर उसका मार्ग भी बताया है। भगवान बुद्ध के चार ब्रार्थ सत्य—'दुःख है, दुःख का कारण है, दुःख से छुटकारा रोने के उपाय हैं" स्पष्टतः सिद्ध करते हैं कि बीद्ध दर्शन का लच्य दुःखों से मुक्ति दिलाना था। इसलिए उन्होंने दुःख को, जो संसार का एक सत्य है, स्वीकार किया है।

इसी प्रकार सांख्य-योग ऋादि दर्शनों ने भी दुःख को इसलिए माना कि दुःख को नहीं मानना सत्य से दूर रहना था। सत्य यही है कि जीवन में दुःख है। किन्तु इन दुःखों से छुटकारा भी मनुष्य के लिए ऋसाध्य नहीं है। सांख्य ने स्पष्ट घोषणा की है कि मानव को तीनों प्रकार के दुःखों से मुक्ति दिलाना ही उसका लच्य है।

निष्कर्षतः पाश्चात्य विचारकों की तरह यहाँ दर्शन की उत्पत्ति आश्चर्य या जिज्ञासा से नहीं मानी गयी है। भारत में दर्शन की उत्पत्ति मानव के दुःखों की निवृत्ति के लिए हुई है। दुःख जीवन की एक गहन गवेषणा। बे जो आध्यात्मिक चितन का विषय है। 'मातिक वस्तुओं की हर तरह से परीज्ञा किये जाने के बाद ही जीवन में इस प्रकार के चितन का उदय होता है। ये भोग, ये बन्धन —सभी दुःखमय हैं और जीवन के घातक शत्र हैं। इनके प्रति असंतोष, अनास्या, उदासीनता, निराशा और इनकी निवृत्ति के लिए इच्छा, चेष्टा करना ही भारतीय दर्शन के दुःखवाद का अभिपाय है। यहाँ दुःख से जिस दर्शन का प्रारम्भ होता है उसके सहारे अग्रानजन्य तृष्णाओं, उद्देशों, विपाकों लिप्साओं पर विजय प्राप्त करके ऐसे श्रेय, कल्याण, हित, सत्य, तथ्य को पाया जा सकता है जिसमें अनन्त आनन्द तथा अनन्त शान्ति का आवास है। यही अनन्त आनन्द और अनन्त शान्ति भारतीय दर्शन के दुःखवाद का अतिम लच्य है, जैसाकि चैते ने भी कहा —''भारतीय दर्शन की उत्पत्ति थकान—

श्रीदासीन्य से होती है श्रीर यह शाश्वत विश्राम की कामना करता है। "१ निराज्ञा वाद का आरोप आमक:--

यों तो 'निसशानाद' प्रत्यय ही आमक है। दुनियाँ का कोई भी विचारक इस जगत्-जीवन को पूर्णरूपेण दुःखमय मानकर जीवन खोना नहीं चाहता। शोपेनहावर भी, जो निराशानाद का आत्यन्तिक रूप प्रस्तुत करता है, जो जीवन और जगत् से छुटकारा पाने के लिए आत्म-हत्या तक करने का विचार देता है, वास्तव में जीवन को प्यार करता था। शोपेनहावर ने भी अज्ञानी मनुष्यों के जीवन को, और उन्हीं के लिए जगत् को, दुःखमय बताया है। डा॰ दीवानचन्द लिखते हैं—"वह (शोपेनदावर) कहता था कि जीवन की कीमत नहीं। संभवतः यह धारणा साधारण मनुष्यों के सम्बन्ध में थी; आप तो वह सोते समय तिकये के नीचे पिस्तोल रख लेता था और नाई के उस्तरे को उसने कभी गर्दन के निकट पहुँचने नहीं दिया" 18 अतः निरपेच रूप से कोई भी विचारक निराशावादी विचार नहीं माना जा सकता है। किन्तु अगर शोपेनहावर की विचारघारा को निराशावादी विचारधारा की कसीटी मान भी लिया जाय तो भी भारतीय दर्शन निराशावादी कदापि नहीं कहा जा सकता है।

प्रथमतः भारतीय दर्शन दुःख को अपनी समस्या मानकर उस से मुक्ति के लिए समाधान खोजता है। यह हमें बताता है कि संसार में अनेक दुःख हैं, किन्तु दुःख का भी कारण है। अगर हम उन कारणों को दूर कर दें तो हम दुःखों से मुक्ति पा सकते हैं। अग्रतः भारतीय दर्शन में दुःख या निराशा की भलक च्राणिक है, "भारतीय दर्शनों में निराशावाद केवल प्राथमिक है, किन्तु अन्ततः ये आशावादी ही हैं।" डा० देवराज ने लिखा है "भारतीय दर्शन का दुःखवाद उस वियोगिनी के अग्रत्यों की तरह है जिसे अपने प्रियतम के आने का दर्शन का दुःखवाद उस वियोगिनी के अग्रत्यों की तरह है जिसे अपने प्रियतम के आने का हह विश्वास है, परन्तु वियोग की अविव निश्चित रूप से नहीं जानती। यही नहीं, भारत की हार्शनिक वियोगिनी यह भी जानती है कि वह अपने प्रयत्नों से घोरे—घीरे वियोग की विश्वों को दार्शनिक वियोगिनी यह भी जानती है कि वह अपने प्रयत्नों से घोरे—घीरे वियोग की विश्वों को दार्शनिक वियोगिनी वह भी जानती है कि मारतीय दर्शन में दीख मझने वाली प्रारम्भिक कम कर सकती है। "म निष्कर्ष यह कि भारतीय दर्शन में दीख मझने वाली प्रारम्भिक कम कर सकती है। "म निष्कर्ष यह कि भारतीय दर्शन में दीख मझने वाली प्रारम्भिक कम कर सकती है। "म निष्कर्ष यह कि भारतीय है, न जीवन के कत्तेव्यों से भागने की निराशावादी प्रवृत्ति न तो हमें जीवन से प्रलायन सिखाती है, न जीवन के क्तेव्यों से भागने की कीर शुद्ध कर्ताव्य (निष्काम कर्म) को जीवन के सच्चे संवत्त के रूप में हमारे मामने प्रस्तुत करती है। जीवाकि डा० सुरेन्द्र नाथ दास गुत ने लिखा है— "यहां जीवन के दायित्वों करती है। जीवाक कराणि नहीं थी, प्रयुत उन्हें समभ्य कर तथा उनके उचित निर्वहन द्वारा से प्रलायन की प्रवृत्ति कराणि नहीं थी, प्रत्युत उन्हें समभ्य कर तथा उनके उचित निर्वहन द्वारा से प्रलायन की प्रवृत्ति कराणि नहीं थी, प्रत्युत उन्हें समभ्य कर तथा उनके उचित निर्वहन द्वारा से स्थायन की प्रवृत्ति कराणि नहीं थी, प्रत्युत उन्हें समभ्य कर तथा उनके उचित निर्वहन द्वारा उनसे उपन की यही है।

भारतीय दर्शन की सभी शाखाश्रों ने मोज को ही श्रपना श्रादश माना 1 जिस प्रकार सभी भारतीय दार्शनिकों ने इस संसार को दुःखमय माना है उसी प्रकार सभी ने दुःखों से सभी भारतीय दार्शनिकों ने इस संसार को दुःखमय माना है उसी प्रकार सभी ने दुःखों से मुित को श्रपना लह्य भी माना है। यह सत्य है कि विचार भेद के कारण मोज की श्रनेक हों में कल्पना को गई है, किन्तु सब ने सामान्य रूप से दुःखों के श्रांत को मोज माना है। रूपों में कल्पना को गई है, किन्तु सब ने सामान्य रूप से दुःखों के श्रांत को मोज माना है। वेदान्त दर्शन में तो मोज का विचार श्रीर भी ब्यापक हो गया है। वेदान्त दर्शन में मोज का श्रां दुःख का श्रांत ही नहीं है श्रापित श्रानन्त श्रानन्द भी है। पुनः, भारतीय दर्शन केवल

वैयिक्तिक मोद्ध को जीवन का आदर्श नहीं मानता । वह तो व्यक्ति के साथ-साथ समाज की मुक्ति में विश्वास करता है। भारतीय दार्शनिकों ने सदा मोद्ध पाने पर संसार को मुक्ति के संदेश मात्र ही नहीं दिये हैं, कर्म भी किये हैं। यह सत्य है कि उनका कर्म निष्काम कर्म या। भारतीय ऋषियों ने वार-बार प्रपनी आकांद्धा व्यक्त करते हुए कहा है—

नत्वंह कामये राज्यं, न स्वर्गे न पुनर्भवम्। कामये दुःखतप्तानां प्राणिनामार्तिनाशनम् ॥१०

ऐसे दर्शन श्रीर दार्शनिक जो श्रापने ही नहीं, प्रािश्यमात्र के दुःखों की मुक्ति की श्राकांचा करते हैं, निसशावादी कैसे कहे जा सकते हैं १

भारतीय दर्शन यथार्थवादी है। इसी कारण इसने संसार की वास्तविकता से अपने को दूर नहीं रखा अपितु स्वयं संसार की वास्तविकता में प्रवेश कर मनुष्य को उस वास्तविकता से परिचित कराया । संसार की वास्तविकता क्या है १ संसार की सबसे बड़ी वास्तविकता है—दुःख । "दुःख जीवन-प्रक्रिया का आत्यन्तिक सत्य है।" ११ इसीलिए तो मैक्समूलर ने भारतीय दर्शन को निराशावाद और आशावाद के बीच का 'वस्तुस्थितिवाद' या 'भाववाद' कहा है। संसार में दुःखां के श्रस्तित्व को स्वीकार कर भारतीय दर्शन ने सत्य को कबूल किया। सत्य 'सत्' शब्द का पर्यायवाची है। यहाँ 'सत्य' सत्ता श्रीर पूर्णता दोनों का प्रतीक है। यहाँ सत्ता और पूर्णता एक साथ चलती हैं। सत्यं और शिवं का भारतीय दर्शन में तादातम्य है, ग्रतः सत्य कभी भी निराशा या त्रशुभ को प्रश्रय नहीं दे सकता। डा॰ सर्व-पल्लो राघाकृष्णन् के अनुसार - "यथार्य ही सर्वोच मृत्य भी है, श्रीर यह सभी आशावादी विचारवारात्रों का त्राधार है। "१२ इस तरह यथार्थ को कबूल कर भारतीय दर्शन ने सत्य के साथ साथ आशावाद को भी प्रश्रय दिया है। अगर पाश्चात्य विद्वानों की नजर में वस्तु-हियाति को कबूल करने मात्र से भारतीय दर्शन निराशाबादी हो गया है, श्रगर वस्तुबाद ही निराशावाद का पर्याय है, तो भारतीय दर्शन सहर्ष निराशावादी संज्ञा पाने के लिए तैयार है। किन्त तब तो संसार के सभी दर्शनों को निराशाबादी कइना चाहिए, क्योंकि सभी दर्शनों ने वस्त-स्थिति या यथार्थ को कबूल करने में हो अपनी कद्र समक्ती है। डा॰ रावाकृष्णन् ने निराशावाद के इस त्रालेप को भ्रामक स्वीकार किया है । १३

श्राशावाद निराशावाद के कोड में पलता है। उपनिषद ने 'नाल्पे मुखमस्ति' कह कर यह बतलाने का प्रथास किया है कि मनुष्य को अल्प में मुख नहीं है। अगर मनुष्य अल्प जान में संतोष प्राप्त कर ले, अल्प सांसारिक मुख में चैन से जीने लगे, उससे आगे बद्कर शुद्ध आत्मज्ञान की प्राप्ति के लिए साधना नहीं करे, ब्रह्मानन्द की प्राप्ति के लिए इन चुद्र सांसारिक विषय-वासनाओं से दूर नहीं रह सके तो वह मनुष्य क्या है १ मनुष्य और पशु में यह एक महान् अन्तर है कि पशु को जो मिल जाता है उमी में संतोष करता या उसी प्रकार की चीजों के लिए पुनः जोर लगाता है, उसके पास बुद्धि नहीं है कि वह सोच सके कि वर्तमान वस्तु से अष्ठवर पदार्थ मो संगव है। किन्तु मनुष्य अपनी बुद्धि के सहारे सोचता है कि अधिक आनन्ददायक वस्तु कोन है १ वर्तमान को वस्तुआं से अष्ठवर वस्तु संगव है या नहीं और

उसकी प्राप्ति कैसे सभव है १. इस प्रकार वह प्रेय और श्रेय का विवेचन करता है और प्रेय को छोड़कर श्रेय की प्राप्ति के लिए प्रयास करता है। ग्रतः वर्त्तमान के प्रति ग्रसंतोष से निराशासय प्रक्रिया का श्रीगगोश त्रावश्य होता है; किन्तु इस प्रक्रिया से श्राशाबाद का मधुर फल प्राप्त होता है। प्रोफेसर बोसांके लिखते हैं - 'मैं ऋशावाद में विश्वास करता हूँ; परन्तु में साथ ही कहता हूँ कि कोई भी आशाबाद तबतक उपयोगी नहीं है जबतक वह निराशाबाद के साथ चलुकर उससे परे च पहुँचे। मेरा विश्वास । कि यही जीवन की वास्तविक प्रेरणा है, श्रीर यदि कोई उसको खतरनाक श्रीर पाय के प्रति श्रनुचित श्रात्मसमर्पण सममता है तब मेरा उत्तर 🖢 कि पूर्णता का पुट लिए हुए प्रत्येक सत्य के व्यवहार में अपने खतरे हैं।" १४ यह सत्य है कि भारतीय दर्शन संसार के वस्तुतस्य दुःख को कबूल करता है। श्रीर इसी कारण उसकी निराशावादी प्रक्रिया है। किन्तु वह मात्र दुःखों को कबूल कर बैठ नहीं जाता है, इसका सही समाधान केवल विचार में ही नहीं, ज्यवहार में भी देता है। बुद्ध का अप्रशंगिक मार्ग, जैन श्रीर हिन्दू दर्शन का त्रिरत्न श्रीर पतञ्जलि का अप्रशंगिक योग मोद्ध के व्यावहारिक साधन प्रस्तुत करते हैं। इन मार्गों के श्रवलम्बन से मनुष्य नाना प्रकार के मानसिक एवं भौतिक क्लेशों से मुक्त होकर आधिदैविक क्लेशों से परे हो जाता है। संदोष में भारतीय दार्शनिकों को सीमा और बन्धन पसन्द नहीं है। असीम वायुमंडल, जो ब्रानन्त है, उसी में विचरण करना उन्हें पसन्द है। ऐहिक सम्पत्ति उन्हें कभी भी पूर्ण तथा संतुष्ट नहीं कर सकी। फलतः उन्होंने अनन्त सुख रूप मोद्धावस्था की कल्पना की श्रौर उसकी प्राप्ति के लिए साधना को जीवन का लच्य घोषित किया। डा॰ राघाकृष्णन् ने लिखा है — "भारतीय दार्शनिक केवल इस सीमा तक ही निराशावादी हैं जबकि वे विश्व रचना 🖹 कलुष और मिध्यात्व को देखते हैं, किन्तु वे इस दृष्टि से आशावादी कि इस कलुष से सह्य में, जोकि शिव भी है, मुक्ति संभव मानते हैं।" १४ इस तरह दगा भारतीय दर्शन संसार के उस बस्तुतथ्य दुःख को इमारे समझ रखता है, जिसके शिकार इस अपनी सुद्र बुद्धि के कारण होते हैं, तो वह इमारे लिए आशा का सन्देश भी देता है जिसके सहारे हम दुःखों से मुक्ति पा सकते हैं। 🏸

मारतीय दर्शन में जीवन की प्रतिष्ठा की गयी है। यह इमेशा श्रिषक से श्रिविक लम्बे जीवन के लिए नियम-संयम श्रादि का मार्ग बताता है। भारतीय श्रृषियों ने श्राशीष के कर्म सदा 'विरंजीवी सव' का ही स्वर उच्चरित किया है। प्राचीन संस्कृत साहित्य में ऐसा वर्णन मिलता है जिसके श्रावार पर १०० वर्षों तक जीने की मानवीय श्राकां जा का पता लगता है। यहां जोवन की चार श्राक्षमों में बाँटकर उनके कमें निर्धारित कर दिये गये हैं। मनुष्य जीवन के प्रारम्भिक २५ वर्षों का काल विद्यार्जन, दूसरे २५ वर्षों के बाद ५० वर्षों की श्रवस्था तक गाईस्थ्य, तोसरे ५० वर्षों से ७५ वर्षों तक की श्रवस्था वानप्रस्य श्रीर ७५ वर्षों से १०० वर्षों तक के मध्य की चौथी श्रवस्था संन्यास की श्रवस्था मानी गई है। चारों श्रवस्थाओं में मनुष्य को श्रयने कर्तव्यों के पालन के लिए श्रयने को कममय एवं निष्काम बनाना पहला है। इसोलिए जीवन को समाप्त करने वालों को एपी माना गया है। श्रगर कोई व्यिक्त

किसी दूसरे के जीवन को समाप्त कर देता है तब तो वह महापाप का भागी है हो, अगर मनुष्य अपना जीवन स्त्रयं भी समाप्त करता है तो भी उसे महापाप का भागी बनना पड़ता है। इस तरह भारतीय दर्शन में आत्महत्यां को वर्जित कर जीवन की आत्यन्तिक प्रतिष्ठा कायम की गई है। अतः जीवन को प्रतिष्ठित तथा आत्महत्यां को वर्जित मानने वाले भारतीय दर्शन को निराशावादी या जीवन ने पलायनवादी कहना सिर्फ असंगत ही नहीं इसके प्रति घोर अन्याय भी है।

हतिहास इस जात का साची है कि सभी भारतीय दार्शनिक प्रवल कर्मयोगी थे। उनका जीवन निष्काम कर्मयोग का स्त्रहितीय उदाहरण रहा है। उनके जीवन का स्नादर्श स्वर्ग की प्राप्ति नहीं या अपित आणिमात्र की सेवा करना ही उनके जीवन का पावन लच्य रहा है। भारतीय दर्शन का स्नादर्श है

सर्वेऽत्र सुखिनः सन्तु सर्वे सन्तु निरामयाः।

सर्वे भद्राणि प्रश्यन्तु मा कश्चित् दुःख भाग भवेत्॥

भगवान् बुद्ध का निर्वाण प्राप्ति के प्रश्चात् का सारा जीवन मानव कल्याण का जीवन है। बहुजनहिताय, बहुजन मुखाय<sup>ा</sup> ही उनके जीवन का लद्य था। बहुजन के हित के लिए, उन्हें दुःखों से मुक्ति दिलाने के लिए ही बुद्ध ने श्रपने खारे सुख भागों को ठुकरा दिया श्रौर कठिन सापना की। भगवान् बुद्ध ने ज्ञान प्राप्ति के बाद श्रांजीवन सारे देश में घूम घूम कर अपना संदेश दिया। उसी प्रकार जगद्गुर शंकराचार्य ने भी अपने सारे जीवन को मानव कल्यासा के लिए होम कर दिया। महात्मा महावीर का जीवन भी त्यांग श्रीर कर्म का जीवन रहा है। मध्य युग में संत तुकाराम कवीर, नानक आदि ने तथा आधुनिक युग में स्वामी विवेकातन्द, देगोर, श्ररविन्द, गाँघी तथा विनीवा ने श्रपने सारे जीवन की मानव-कल्याया के लिए कर्म यह के इवन-कुंड में होम कर दिया है। यहां एक संका उठायी जा सकती है कि जब कमें से ही मनुष्य बंधन में फैंसता है, ती फिर घोर कमीं में रत रहने वाले ये भारतीय दार्शनिक मुक्त कैसे हो सके श्रीर मुक्ति का संदेश कैसे कर्म के द्वारा दिया है वस्तुतः भारतीय दशैन ने सभी प्रकार के कमों को बंधन का कारण नहीं माना है। वे कमें, जो स्वाध के लिए या फल की वासना से किये जाते हैं, ही बंधन के कार्या हैं। किन्तु जो कर्म फल की आसिक्त के बिना हो किये जाते हैं, जिनमें मान्य कल्याण की भावना छियं है, जो श्रपना कर्तव्य समक्त कर मात्र कर्तव्य के लिए किये जाते हैं, उन्हें बँधन का कारण नहीं माना जाता। बल्कि वैसे ही कर्मों के झारा मुक्ति की प्राप्ति हो सकती है। ऐसे ही कर्मों की संजा 'निष्काम कर्म' गोता भें दो गई है। गीता निष्काम कर्म की परिभाषा करते हुए कहती है-Free to The 49 3 15 11. 7

कमंग्येवाधिकारस्ते मा फलेखु कदाचन।

मा कर्भकलहेतुम् सा ते सङ्घोऽस्त्वकर्मीण ।

ऐसे निष्काम कमेयोगी दार्शनिकों के चित्रकामें निराशावादी विचार कैसे स्थान पा सकता है ? वास्तविकता तो यह है कि कमेयोगी भारतीय दार्शनिकों ने निष्काम कमेयोग का संदेश देकर

1 1 2 No 18 18 18

जीवन में आशा का वीप जलाया है।

भारतीय दर्शन में व्यक्ति को ही अपने भाग्य का निर्माता माना गया है। यह सत्य है कि भारतीय दर्शन प्रमुखतः ईश्वरवादी दर्शन है। चार्नाक, बीद्ध और जैन दर्शन को छोड़कर प्रायः सभी दर्शनों ने हेश्वर के अस्तित्व को कबूल किया है। फिर भी व्यक्ति के संकल्प-स्वातन्त्र्य को किसी न किसी रूप में सभी दर्शनों ने भागा है। गीता में भगवान भी कृष्ण अर्जुन को सारी वालें लोक-परलोक, ब्रात्मा-परमात्मा, पाप-पुर्ण, करणीय और अकरणीय बता डालते हैं, किन्तु अन्त में कहते हैं — ध्ययेच्छिस तथा कुरु' — अर्थान द्वम जैस चाहो, करो। अर्थवेद ने भी 'न अर्थते आन्तस्य सख्याय देवाः' कहकर व्यक्ति के संकल्प स्वातन्त्र्य को स्वीकार किया है। इसका अभिप्राय यह है कि बिना परिश्रम के देव भी सहायक नहीं होते हैं। योगवासिष्ठ में भी स्वष्ट लिखा है कि जब मनुष्य मीन है और कर्म करने में स्वतंत्र नहीं होते हैं तब शास्त्र के उपदेश से ही क्या ? जब सब दैव के ही हाथ में है तब कीन किसे उपदेश दे सकता है ?

किंवा शास्त्रीयदेशेन मूकोऽयं पुरुषः कित । संवार्यते त देवेन कि कस्येहोपदिश्यते ॥१८

गीता ने तो इसीलिए स्पष्ट कर दिया है कि भिनुष्य को चाहिये कि अपने द्वारा ही अपना उदार करे और आपनी आत्मा को अधोगति में न पहुँचावे, क्योंकि यह जीवात्मा आप ही अपनी मित्र है और आप ही अपना शत्न-

'उद्धरेदारममात्मनं मारमानमवसादयेत्।

श्रात्मैव ह्यात्मनो बन्धुरात्मैव रिपुरात्मनः। (श्र. ६, श्लोक ५)। १६

इस तरह स्पष्ट है कि जो दर्शन मनुष्य को ही श्रपने भाग्यविद्याता के रूप । मानता है वह

निराशाबादी कैसे हो सकता है ?

वेदानत दर्शन में जीव को ही ब्रह्म माना गया है। इस संसार में हमें जो कुछ भासता है सब में ब्रह्म ही श्रामिन्यक्त हो रहा है। उपनिषद् का स्पष्ट स्वर है— श्रात्मा ही ब्रह्म है ग्रह्म ब्रह्मास्मि। शंकराचार्य ने इसका समर्थन किया है। जैसाकि 'सर्वे खल्विंद ब्रह्म' से भी स्पष्ट है। जात्पर्य यह है कि जब श्रात्मा ही ब्रह्म है, जब प्रत्येक वस्तु में ब्रह्म की श्रामिन्यक्ति हो रही है, तो उन वस्तुश्रों से दुःख क्यों मिलेगा ? हाँ उनके युद्धाग से दुःख मले ही संभव है। श्राप्त उनका सदुपयोग किया जाय तो श्रानन्द ही श्रानन्द है। जब जीव ही ब्रह्म है तो वह श्रानन्द का भी स्वामा है। श्रातः भारतीय दर्शन परमानन्द का उद्धीय करता है, निराशा का नहीं।

मुख को ही जीवन का परम मूल्य मानने वाले महर्षि चार्वाक भी भारतीय दार्शनिक ही है, जिन्होंने स्पष्ट स्वर में कहा है कि इस जीवन में जितनी मुख-भीग कर सकी, करो । क्योंकि इसके बाद तुम्हारा यह मस्मीभूत शरीर नष्ट हो जीयेगा। जिन लीगों ने इस संसार के मुख को, आत्यन्तिक और शाश्वत मुख नहीं रहने के कारण, अध्वीकार कर दिया है चार्वीक की नज़र में वे मूर्ख हैं। चार्वीक का कहना है, सुख-दुख साथ-साथ चलते ही हैं।

हमारा कर्त्तंव्य है कि हम वैसे युखों ■ उपभोग करें जिनमें दु:ख की अपेद्धा युख की मात्रा अधिक हो। चार्वाक ने बताया कि क्या काँटों के डर से हम मछली खाना छोड़ देंगे और क्या चिड़ियों के डर से हम चान उपजाना छोड़ देंगे ! कदापि नहीं। हम बड़े सुख के लिए थोड़ी तकलीक भी उठा लेंगे। जो लोग तकलीक रहित सुख की कल्पन। में हैं वे मात्र कल्पना में ही रह जायेंगे। हमें तो जबतक जीना है सुख से जीना है और अगर साचन की कमी हो तो कर्ज लेकर भी घी पीना है।—

"यावत् जीवेत् सुखं जीवेत् ऋगां कृत्वा वृतं पिवेत्।

भस्मीभूतस्य देहस्य पुनरागमनं कुतः ॥"२० इससे अधिक आशावादी दर्शन और कौन हो सकता है १ वया पाश्चात्य आलोचकों को चार्वाक भारतीय दार्शनिक ब रूप में स्वीकार नहीं ये १

सच तो यह है कि चार्नाक दर्शन ने जिस आशा का संदेश दिया, उसकी अपेचा अधिक आशा तया आनन्द का संदेश अन्य भारतीय दार्शनिकों ने दिया है। चार्नाक का आशावाद केवल इसी लोक तक केन्द्रित है, जबकि अन्य भारतीय दार्शनिकों ने इहलोक और परलोक दोनों के लिए आशा की ज्योति बलायी है। इसीलिए तो निष्पन्न विचारकों की दृष्टि में तथाकथित सस्ते आशावाद की तुलना में तथाकथित निराशावाद (जो वास्तव में आशावाद ही है) ही अयस्कर है। जॉर्ज इवेट प्रामर (George Herbert Palmer) लिखते हैं—"आशावाद निराशावाद की अपेचा अधिक अनैतिक प्रतीत होता है, क्योंकि निराशावाद हमें खतरे की चेताबनी देता है जबकि आशावाद सुरिज्ञतता की मिथ्या प्रतीति में हमें सुलाये रहता है।" ११

दर्शन श्रीर साहित्य में परस्पर निर्भरता का संबंध है। दर्शन साहित्य की श्रांख माना जाता है। पुनः साहित्य द्वारा दर्शन के कठिन सिद्धान्तों की ब्याख्या कहानी. कविता, निवंध, उपन्यास श्रादि के माध्यम से की जाती है। इसीलिए तत्कालीन युग का दर्शन उस युग के साहित्य से तथा साहित्य उस युग के दर्शन से प्रभावित रहा है। भारतीय दर्शन श्रीर साहित्य भी इसका श्रपवाद नहीं है क्योंकि प्राचीन भारतीय संस्कृत साहित्य में हम श्राशावाद की स्पष्ट भलक पाते हैं। कोई भी संस्कृत नाटक या कहानी ऐसी नहीं मिलती जिसका श्रन्त दुःखात्मक हो। इससे स्पष्ट है कि प्राचीन भारतीय दर्शन भी निश्चय ही श्राशावादी है।

भारतीय दर्शन मनुष्य की आतमा में ही मोच के स्वरूप को निहित मानता । इमारा काम केवल मोच स्वरूप आत्मा की ज्योति को अभिन्यक करना है। यही परम पुरुषार्थ है। तैत्तरीय उपनिषद् कहता है—"कौन जीवित रह सकता यदि आकाश (ब्रह्म) आनन्द स्वरूप नहीं होता ? आनन्द से ही भूत वर्ग उत्पन्न होते हैं, आनन्द से ही जीवित रहते । और आनन्द में ही प्रविष्ठ तथा लय होते हैं।"

भारतीय दर्शन श्रात्मा की श्रमरता में विश्वास करता है श्रीर कहता है कि हमारे वे कर्मे। जिनके फल इस जन्म में प्राप्त नहीं हो सके हैं, भविष्य जन्म में श्रवश्य प्राप्त होंगे। जिन्हें इस जीवन में संकट का सामना करना पड़ा है उनका जीवन भी भविष्य के श्रानन्द की श्राशा में श्रानन्दमय ही न्यतीत होता है। दुंग्ली जन भी भविष्य की श्राशा में मानव— कल्याया के कार्य करते नज़र श्रात हैं। अ इससे श्रिषक श्राशावाद का उदाहरण क्या हो सकता है ? उपनिषद् ने स्पष्ट स्वर में हमें जगाया है श्रीर कहा है कि सजनों से, ज्ञानियों से सीखो, क्यों कि श्रात्म—सिद्धि का मार्ग छुरी की घारा के समान दुर्गम है। कठोपनिषद् कहता है— ''उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य वरान निबोधना।

जुरस्य धारा निशिता दुरन्यता दुर्ग पयस्तत् कवयो वदन्ति ॥"३३ इस प्रकार जागरण और कर्म का संदेश देने वाला भारतीय दर्शन निराशावादी कैसे हो सकता है ■ उपनिषद् की अग्रशावादी विचारधारा ने तो निराशावादी शोपेनहावर के जीवन में भी अग्रशा का दोपक जलाया था। शोपेनहावर ने स्वयं उपनिषदों ■ बारे में लिखा है— 'वे मेरे जीवन के लिये सान्त्वना की स्रोत रही हैं और मेरी कामना है कि वे मेरी मृत्यु में भी सान्त्वना की स्रोत बनें।'

भारतीय दर्शन में दुःखवाद की जो छाया दीख पढ़ती है वह भारतीय चरित्र की दो विशेषताओं का फल है। "भारत के निवासी सहदय और कोमल इत्ति वाले हैं। कोमलता, मधुरता और सीन्दर्य-प्रियता भारतीय काव्य के विशेष गुण हैं। भारतीय दार्शनिक का हदय भी कवि हदय है, वह दुःख को देखकर शीघ-प्रभावित हो जाता है। भारत के दार्शनिक करणामय ऋषि थे, जो बुद्धि के माणाम के लिए नहीं वरन् लोक-कल्याण के लिए दार्शनिक चिन्तन करते थे। भारतीयों की दूसरी विशेषता अनन्तता की चाह है। "जो भुमा है, जो अनन्त है, वही मुख है; अल्प में, ससीम में मुख नहीं हैं यह उपनिषद के ऋषि का अमर उद्गार है। उपर्कृत बातों को ध्यान में रखे बिना भारतीय दर्शन के विद्ध निराशावाद का आल्चेप लगाना अनुचित होगा। संदोप में यही कहा जा सकता है कि व्यावहारिक दृश्कोण से भारतीय दर्शन को निराशावादी कहा जा सकता है, क्योंकि यह संसार को दुःखमय मानता है। किन्तु पारमार्थिक दृश्कोण से इसे आशावादी दर्शन ही कहा जायगा, क्योंकि यह अनन्त, आनन्दमय आदर्श की साधना करता है तथा सांसारिक दुखों का निदान बताकर आशा का सन्देश देता है। अतः मारतीय दर्शन का उदेश्य आशावाद की चरम सीमा तक पहुँच चुका है। इसलिए इसे निराशावादी दर्शन का उदेश्य आशावाद की चरम सीमा तक पहुँच चुका है। इसलिए इसे निराशावादी दर्शन का उदेश्य आशावाद की चरम सीमा तक पहुँच चुका है। इसलिए इसे निराशावादी दर्शन कहा। भामक है।

## लक्ष्मी नारायण कालेज, भगवानपुर।

ॐ डा. सुरेन्द्र नाथ दास गुन्त ने लिखा है—"The sorrow around us has no fear for us if me remember that me are naturally sorrowless and blessed in ourselves. The pessimistic view loses all terror m it closes in absolute optimistic confidence in one's ownself and the ultimate destiny and goal of emancipation."

#### REFERENCES

- 1. Ronald Shay-India: A Birds eye-View P. 313.
- 2. Urauhart-'Upanisads and life' P. 69-70.
- 3. Dr. S. N. Das Gupta—'A History of Indian Philosophy'. Vol. I, P. 75-78 (Sorrow is the ultimate truth of this process of the world).
- 4. Cf. Oldenberg-Op. Cit. P. 216-17.
- 5. Chailley—'Administrative problems' P. 67.

  (quoted in 'Indian Philosophy of Dr. S. Radhakrishnan P. 49 F.)
- ६. डा॰ दीवात चन्द- 'पश्चिमी दर्शन' पृष्ठ १८६।
- 7. Chatterjee and Datta-'An Introduction to Indian Philosophy' P. 14.'
- □. डा. देवराज श्रीर डा. तिवारी—'भारतीय दर्शन शास्त्र का इतिहास' पृ. २२-२३।
- 9. Dr. S. N. Das Gupta-'A History of Indian Philosophy' P. 76.
- 11. Dr. S. N. Das Gupta 'A History of Indian Philosophy' P. 75-76.
- 12. Dr. S. Radhakrishnan-'Indian Philosophy' P. 50.
- 13. Dr. S. Radhakrishnan-'Indian Philosophy' P. 50.
- 14. Prof. Bosanquet. 'Social and International P. 43. (हिन्दी रूपान्तर डा. राम नाय शर्मा 'भारतीय दर्शन के मूल तत्व' पृ. १०।
- 15. Dr. S. Radhakrishnan-'Indian Philosophy' P. 50.
- 16. ,, ,,
- १७. गीता ऋष्याय २, श्लोक-४७।
- १८. योगवासिष्ठ, श्री देवनाय सहाय —हिन्दू आचार दर्शन, पृष्ठ १ में उद्धृत ।
- १६. गीता श्रध्याय ६ श्लोक ५।
- २०. चार्वांक षष्ठी दिच्या रंजन शास्त्री।
- 21. George Herbert Palmer—'Contemporary American Philosophy—Vol. I.'
  P. 51. (quoted in Chatterjee and Datta—'An Introduction to Indian Philosophy'. P. 14.
- 22. Dr. S. N. Das Gupta 'A History of Indian Philosophy' P. 77.
- २३. कठोपनिषद्।
- 24. Chatterjee and Datta 'An Introduction to Indian Philosophy' P. 13-14.

हार्रानिक जैमासिक वर्ष १० / ब्रॉक १ / जनवरी १६६४

## वामिक जीवन और शहा

## मधुसूंदने प्रसाद

वार्मिक जीवन में अद्धा का क्या स्थान हो सकता है—यह निर्वरिण करने के पूर्व हमें उन विचारधाराओं का खंडन करना पड़ेगा जिनकी यह घारणा है कि वार्मिक जीवन में अद्धां को कोई स्थान ही नहीं है, क्योंकि धर्म और वार्मिक जीवन की कोई वास्तविक सत्ता नहीं है। इस निबन्ध का उद्देश्य धर्म और धार्मिक जीवन की सत्ता स्थापित करना नहीं है। अतः यहाँ पहले यह दिखाने की चेश की गई है कि उक्त विचारधाराओं द्वारा भी धर्म और धार्मिक जीवन की सत्ता अद्धारण रहती है, तत्पश्चात् धार्मिक जीवन में अद्धा ना स्थान निर्देश करने का प्रयास किया गया है।

धर्म श्रीर घामिक जीवन की सत्ता पर श्राद्धेप प्रधानतः तीन दिशाश्री से हुश्रा है:- (१) श्राधिनक विद्यान की निरन्तर प्रगति द्वारा (२) श्राधिनक मनोविद्यान के श्रन्वेषणी

ह्वारा और (३) स्वयं दशन के चेंत्र में आधुनिक विचारपाराश्री द्वारा।

एक जमाना वह या जब हम भूकम, बाद, स्वैग्रहण, चन्द्रग्रहण, लोक-परलोक त्रादि बुद्धि को चकर में डाल देने वाली समस्यात्रों के समाधान के लिये धर्म ब्रीर धर्मगुक्त्रों की शरण लेते थे। लेकिन ब्राज का युग विद्यान का युग है। अब इन समस्यात्रों का समाधान विद्यान सफलतापूर्वक कर रहा है। कोपरनीकस, गेलिलियां, केल्लर, न्यूटन, लाप्तासे, ब्राईन्स्टीन प्रभृति चोटी के वैज्ञानिकों ने हमें चिकत कर दिया है। ब्राधुनिक विज्ञान ने धर्म ब्रीर धार्मिक मान्यतात्रों को तीन प्रकार से छ्वित पहुँचाई है:— (१) प्राय: सभी घटनात्रों की प्राकृतिक व्याख्या कर इसने धार्मिक जीवन के ठोस ब्राधार ईश्वर की ही महत्ता कम कर दी है। ब्राधुनिक विज्ञान ने ईश्वर को ब्रानावश्यक बताया है। एक बार नेपोलियन ने लाप्तासे से ब्राधुनिक विज्ञान ने ईश्वर को ब्रानावश्यक बताया है। एक बार नेपोलियन ने लाप्तासे से पूछा कि "क्या यह सच हैं कि ब्रापन विश्वव्यवस्था सम्बन्धी एक ऐसी पुस्तक लिखी है पूछा कि "क्या यह सच हैं कि ब्रापन विश्वव्यवस्था सम्बन्धी एक ऐसी पुस्तक लिखी है पूछा कि कल्पना की जरूरत हो नहीं पड़ी।" (२) भौतिक घटनात्रों की व्याख्या के लिये 'मुक्ते वैसी कल्पना की जरूरत हो नहीं पड़ी।" (२) भौतिक घटनात्रों की व्याख्या के लिये इन्द्रियों से परे सत्तात्रों की कल्पना ब्राधुनिक विज्ञान को मान्य नहीं है। उसका विश्वास है इन्द्रियों से परे सत्तात्रों की कल्पना ब्राधुनिक विज्ञान को मान्य नहीं है। उसका विश्वास है कि सभी घटनात्रों की व्याख्या प्राकृतिक नियमों (Natural Laws) द्वारा हो सकती है। कि सभी घटनात्रों की व्याख्या प्राकृतिक नियमों (ने सकते मी उसके लिये दैवी कारणों को किई घटना स्वाभाविक कारणों द्वारां समभी न जा सके तब भी उसके लिये देवी कारणों को

<sup>1.</sup> Stace, W. T. 'Religion and Modern Science' पू. ६८ में उद्धृत !

मानना उचित नहीं है। विशान का यह दृष्टिकोण पार्मिक संसात्रों के लिये घातक हुन्ना है, न्नीर (३) श्रपनी निरन्तर प्रगति द्वारा विश्वान यह सिद्ध कर रहा है कि विश्व प्रयोजनहीन है, यह यन्त्रवत् है। बटनात्रों की व्याख्या उन के कारणों द्वारा होनी चाहिये, निक उनके प्रयोजन द्वारा। विशान की यह वारणा भी वमं के लिये श्राहतकर है।

श्रव यहाँ प्रश्न उठता है कि विशान की इन आपित्यों से क्या धर्म की सत्ता ही मिट जाती है ! सरसरी निगाइ से देखने पर ऐसा मालूम होता है कि धर्म की नींव हिल गई है, पर वास्तविकता यह नहीं है । विशान का यह निर्देश कि 'घटनाओं की व्याख्या प्राकृतिक नियमों द्वारा ही होना उचित है,' यदि मान भी लिया जाय तो इस प्रश्न का उत्तर देना ही पड़ेगा कि इन प्राकृतिक नियमों का संचालन करनेवाला कीन है ! क्योंकि ये नियम स्वयं जड़ हैं इसलिये इनका संचालन किसी चेतन सत्ता, अर्थात् ईश्वर द्वारा ही सम्भव है ।

यह भी सत्य है कि विज्ञान की प्रगति से यन्त्रवाद को बल मिला है, लेकिन यन्त्रवाद का विरोध प्रयोजनवाद से नहीं है। दोनों विचार एक साथ ही मान्य हो सकते हैं। जैसे हम कह सकते हैं कि घड़ी के चलने का कारण उपण स्प्रिंग है, और साथ ही हम इसे भी अस्वीकार नहीं कर सकते कि घड़ी का प्रयोजन समय बतलाना है. उसी प्रकार इस विश्व को यन्त्रवत् मानते हुए भी हम यह कह सकते हैं कि विश्व का कोई प्रयोजन अवश्य है।

वर्म पर विज्ञान का आक्रोश स्म लिए है कि वैज्ञानिक पद्धित में निरीक्षण को ही ज्ञान का आघार माना जाता है। पर वार्मिक सत्ताओं का इन्द्रियजन्य ज्ञान सम्भव नहीं है, अतः उनकी सत्ता विज्ञान को मान्य नहीं है। यह सत्य है कि विज्ञान के आकर्षण से आज का कोई भी सम्य मानव अञ्चला नहीं है, लेकिन फिर भी अन्तरतम से वह वैज्ञानिक निष्कृषों से सन्तुष्ट नहीं है। अन्तर की पुकार उसे धर्म को ओर बरबस ही खोंचती है। पॉल रुविकजेक के शब्दों में, "बहुत से लोग ऐसे हैं जो जीवन का अधिक सुदृढ़ आधार पाने के लिये विकल हैं और यह जानते हैं कि धर्म यह आधार प्रस्तुत कर सकता है, किन्तु वे धर्म से फिर भी दूर रहते हैं क्योंकि वे बौद्धिक रूप से अपने आप को उठाकर अपने सन्देहों को शान्त नहीं कर सकते।" इस आध्यात्मिक असन्तोष से यह सिद्ध हो जाता है कि वैज्ञानिक पद्धित में कहीं खोट अवश्य है। यही कारण है कि डार्विन, न्यूटन, आईन्स्टीन आदि वैज्ञानिक भी ईश्वर की स्ता मानते थे।

श्राधुनिक विज्ञान के पदिचहों का श्रमुसरण करते हुए आधुनिक मनोविज्ञान ने भी धर्म के ऊपर श्राचेप किया है। प्रोफेसर ल्यूबाध का कथन है कि मनोवैज्ञानिक नियमों द्वारा हो धर्म के सभी तथ्यों की व्याख्या हो जाती है, अत: इन्द्रियों से परे धार्मिक सत्ताओं को मानने का कोई आवश्यकता नहीं है। फायड ने भी दि प्यूचर श्राफ एन इल्यूश्यन श्रीर 'सिविली— जेशन एन्ड इट्स डिस्कांटैन्ट्स' नामक पुस्तकों में धार्मिक विश्वासों का खंडन किया है। उनका

<sup>2</sup> Roubizek, Paul: 'Thinking Towards Religion', P. 9.

<sup>3.</sup> बेल्जियम के वैज्ञानिक Le Comte du Novy की पुस्तक 'Human Destiny' भी देखें।

<sup>4.</sup> Leuba T. H.; 'The Psychology of Religious Mysticism.'

विचार है कि वर्म, प्राकृतिक श्रापदाश्रों के परिगामस्वरूप होने वाले कष्टोपभोगों एवम् सम्बता-जन्य मृलभूत अन्तः प्रवृत्तियों से संभूत अतृप्ति का एक संभावित समावान है। प वर्म एक प्रकार का नशा है, जैसा कि मावर्स ने भी कहा था। धार्मिक व्यवहार मानवं के नैराश्य भावों की प्रतिक्रिया है। निराश मानव पिता जैसा सहारा ढूंढने के प्रयास में ईशवर की सत्ता में विश्वास करने लगता है। ईश्वर पिता की ही प्रतिमा का विचेप (Projection) है।

घार्मिक विश्वास एवं व्यवहारों का एक कारण अतृप्ति हो सकता है, लेकिन अतृप्ति द्वारा ही सभी घार्मिक विश्वासों की व्याख्या नहीं की जा सकती। कि फिर, यदि ईश्वर को पिता की मितिमा मान लिया जाय तो इस कल्पना के आधार पर वे सभी, जिन्हें पिता का प्यार मिल रहा है, वे अनीश्वरवादी और अवार्तिक होंगे। लेकिन वस्तुस्थिति ऐसी नहीं है। अतः मनो-विज्ञान धार्मिक व्यवहारों को समस्तने का एक प्रयास मात्र है। धर्म श्रौर धार्मिक जीवन का विषय मनोविज्ञान के खेत्र से बाहर है।

धर्म के ऊपर आक्रमण दाशीनक चिन्तन की आधुनिक विचारधाराओं द्वारा भी हुआ है। दर्शन की आधुनिक विचारधारा इस दोत्र में भी वैज्ञानिक पद्धति का अवलम्बन करती है। इन्द्रिय जन्य त्रानुमवी पर त्राधित त्रीर संवेदना से प्राप्त तथ्यों का तार्किक विवेचन करता हुन्ना तार्किक प्रत्यत्त्वाद यह बतलाता है कि धार्मिक उक्तियों का प्रमाणीकरण नहीं हो सकता है, अतः वे निरर्थक हैं। विश्लेषणवादी दार्शनिकों का कहना है कि उचित चिन्तन के लिए सही तर्क और स्पष्ट भाषा की नितान्त आवश्यकता है। धर्म-दर्शन का उद्देश्य घार्मिक भाषात्रों का विश्लेषण करना है ७ श्रान्तरनुभव की महत्ता देते हुए कई श्रास्तत्व-वादियों ने वैयिकिक ढंग से धर्म श्रादि समस्यात्रों को समभने का निदान किया है !

दर्शन की ऋाधुनिक विचारधाराऋों ने एक विशेष पद्धति को ही दर्शन का विषय मान लिया है। पद्धति की शुद्धता, भाषा की स्पष्टता, तर्क का स्रौचित्य दार्शनिक चिन्तन के लिये वांछनीय हैं। किन्तु वैद्यानिक विधि कभी भी दर्शन के व्यापक दोत्र का प्रतिनिधित्व नहीं कर सकती है। यदि कोई डाक्टर किसी रोगी का इलाज करना चाहता है तो यह निश्चय करने के पहले कि उसकी चिकित्सा किस प्रकार हो, उसे विभिन्न रोगों के स्वरूप, कारण एवं विकास पद्धति का शान श्रावश्यक है। उसी प्रकार नीति श्रीर घर्म के स्वरूप के विषय में जानने का प्रयत्न किये बिना नैतिक तथा धार्मिक उक्तियों ग तार्किक विश्लेषण करने का कोई उपयोग नहीं है। दर्शन की महत्ता तभी है जब यह एक स्त्रीर तो मानव के लिए विज्ञान की उपयोगिता पर श्रीर दूसरी श्रोर इच्छास्वातन्त्र्य, धार्मिक विश्वासों की महत्ता श्रादि पर

<sup>5.</sup> Religion is one possible made of adaptation to the frustration of the basic instincts due to civilization and to privations resulting from natural catastrophes.

<sup>6.</sup> Argyle, Michad; 'Religions Behaviour' P. 154.

<sup>7.</sup> Zuurdeeg, Willem; 'An Analytical Philosophy of Religion' P. 14.

<sup>8.</sup> Roubiczek Paul; 'Thinking Towards Religions', P. 15.

समीचीन विवेचना प्रस्तुत करे । अर्थात् धार्मिक जीवन की महत्ता इन आरोपों 🕏 बावजूद भी है ।

ग्रब हमें घार्मिक जीवन में श्रद्धा का स्थान निर्देश करना है। श्रद्धा धार्मिक जीवन का एक ग्रंश या पूर्णीश हो सकती है। धार्मिक जीवन पूर्णतः श्रद्धालु जीवन है। या धार्मिक जीवन का एक ग्रंग श्रद्धा है। इस प्रश्न का समाधान तभी हो सकेगा जब धार्मिक जीवन ग्रीर श्रद्धा का ग्रार्थ स्पष्ट कर लिया जाय।

धार्मिक जीवन क्या है ?

बिना हृदय परिवर्तन के प्रातः स्नान, भजन-पूजन इत्यादि पाखंड है, यह धार्मिक जीवन नहीं है। चार्मिक जीवन दिखावा नहीं है। श्रान्तरिक पवित्रता श्रीर व्यवहार की मृदलता का ही सामृहिक नाम वार्मिक जीवन है। सानव जीवन की सभी कियार्थे किसी न किसी उद्देश्य की प्राप्ति के लिये होती हैं। लेकिन यह उद्देश्य भिन्न भिन्न प्रकार का होता है। यदि किसी भौतिक उद्देश्य की पूर्ति के लिये जीवन यापन किया जाय तो वह भौतिक जीवन कहलाता है. श्रीर यदि मानव का जीवन किसी राजनैतिक उद्देश्य प्राप्ति के निमित्त हो तो उसका जीवन राजनैतिक जीवन कहलायेगा । लेकिन यदि भौतिक जगत से परे किसी ब्राध्यात्मिक उद्देश्य की पुर्ति के लिये मानव श्रपना जीवन व्यतीत करे तो उसका जीवन वार्मिक जीवन कहलायेगा। धार्मिक जीवन का उद्देश्य किसी आध्यात्मिक लद्द्य की प्राप्ति है। यहां उद्देश्य चरम-लद्य (Ultimate object) के ऋषे में लिया गया है। धार्मिक जीवन दो मान्यतास्रों पर आवारित है। सर्वप्रथम यह मानव को भौतिकवादियों की तरह केवल भौतिक तत्वों का सम्मिश्रण मात्र नहीं मानता है। मानव वास्तव में ईश्वर का ही एक रूप है। उपनिषदों में भी कहा गया है, 'तत त्वम ग्रासि'। वहां 'त्वम्' का प्रयोग श्रात्मा के लिये किया गया है, जो नैसर्गिक है। धार्मिक जीवन की दूसरी मान्यता यह है कि बौद्धिक होने के कारण मानव पशास्त्रों से श्रेष्ठ है। श्रवनी बौद्धिकता स्त्रोर ईश्वरत्व को भूत कर जब मनुष्य शारीरिक आवश्यकतास्त्रों की पूर्ति में संलग्न हो जाता है तो उसका जावन पश्चवत हो जाता है। लेकिन जब उसे श्रापनी बोदिकता का छान होता है तो वह अपने जावन से असन्तए हो वठता है। वह शान्ति, श्रानन्द की खोज करने लगता है। वह एक ऐसे सत्य का पता लगाना चाइता है जिसे प्राप्त कर उसे वास्तविक श्रानन्द मिज सके। सत्य की इस खोज में बढि और विवेक उसे सहारा देते हैं। सत्य की खाज हो दर्शन है। सत्य का दर्शन ही मान्य को पार्मिक बना देता है। धार्मिक व्यक्ति के लिये यह सत्य स्कृतिदायक होता है। १० सत्य का जान होते ही उसके जीवन में इलचल मच जातो है। वह इस सत्य के अनुकृत ही अपने जीवन को दालना चाइता है। सत्य को आत्मसात् करना ही घार्मिक जीवन है।

श्रद्धा का अर्थ:-सत्य की श्रात्मसात् करना विना श्रद्धा के सम्भव नहीं है। श्रद्धा मानव की उस प्रकृति

<sup>9.</sup> Chhandogya Upanishad, VI. VII 7.

<sup>10.</sup> Royce; Religious Aspects of Philosophy P. 8.

की द्योतक है जिसके विशिष्ट गुण ज्ञानजन्य नम्रता और अद्भंट विश्वास है। बिना ज्ञान के विनयशीलता अद्धा नहीं है। जानी अपने ज्ञान का दंभ नहीं करते। वे नम्न हो जाते हैं। वे सत्य का सम्मान करते हैं। सत्य में उनका अद्भंट विश्वास रहता है।

ऋग्वेद में श्रद्धा को एक बहिरस्य देवी के रूप में कल्पित किया गया है। ऋषि यह या भिक्त के निमित्त उसकी उपासना करता है।

किन्तु श्रद्धा की केवल बहिरस्य सत्ता नहीं है। श्रद्धा मानव का श्रान्तरिक गुण भी है। जैसाकि श्रुग्वेद में ही कहा गया है—'श्रद्धयाग्न समिश्यते, श्रद्धया हूंयते हविः' है सायनाचार्य ने उक्त स्क्र की टीका करते हुए बतलाया है कि श्रद्धा मानव का विशिष्ट गुण है। 'पुरुष—गतोऽभिलाष विशेषः श्रद्धा'। वेदान्तसार में गुरु द्वारा बताये गये वेदान्त—वाक्यों में विश्वास ही श्रद्धा है, 'गुरुपदिष्टं वेदान्तवावयेषु विश्वासः श्रद्धा'। शिच्चक शिष्य की शंकाश्रों में समाधान करने के लिये हमेशा तत्पर रहते हैं, बशर्ते कि शिष्य में शान प्राप्ति की संच्यी लगन हो।

इस प्रकार श्रद्धा एक श्रोर तो इमारे श्रान्तरिक भाव को बतलांती है श्रीर दूसरी श्रोर इस श्रान्तरिक भाव की श्राभिन्यिक, जो इमारे व्यवहार में होती है, उसकी भी द्योतक है। धार्मिक जीवन में श्रद्धा

सत्य को आत्मसात् करना ही वार्मिक जीवन है, लेकिन सत्य को जीवन में उतारना सहज नहीं है। यह तभी सम्भव हो सकता है जब हमें सत्य का शान हो। और किसी भी प्रकार का शान हमें तभी मिल सकता है जब हमें गुरु या शान देने वाले की योग्यता में विश्वास हो। विना श्रद्धा के शान नहीं मिल सकता है। गुरु में जब श्रद्धा रहेगी तो हम उनके द्वारा बताये गये राह पर चलेंगे। गुरु की बातों में अन्धास्था नहीं रखनी है। बुद्धि और तर्क द्वारा हम उनपर मनन चिंतन करेंगे। किन्तु केवल बुद्धि और तर्क हमारा साथ हमेशा नहीं दे सकेंगी। बुद्धि और तर्क द्वारा हमें विश्वास दिलाया जा सकता है कि अगुक वस्तु सत्य है। लेकिन वह विश्वास हमारे जीवन को बदल देगा, यह आवश्यक नहीं है। वार्मिक जीवन के लिये सत्य में ऐसी आस्था की आवश्यकता है जो हमारे जीवन को उचित मोड़ दे सके। यह केवल तर्क या बुद्धि द्वारा सम्भव नहीं है। जैसाकि Schulweis ने भी कहा है, श्रद्धा में जो आस्था रहती है वह हमारे जीवन को बिल्कुल बदल देने वाली होती है। ईश्वर में ऐसी आस्था या श्रद्धा तभी हो सकती है जब हमें उसका पूर्णजान किसी भी प्रकार हो जाय। ११ बौद्धिक शान की अपनी सीमाएँ हैं, जैसाकि पॉल विक्तिक ने भी कहा है—"हमारे अनुसन्धान में यह त्यष्ट है कि श्रद्धा के लिये स्थान है, ब्योंकि वस्तु तत्व के अनेक ऐसे देश हैं जहां शान का प्रवेश संभव नहीं है।" भी इंश्वर का साद्धात्कार या पूर्णजान होने पर ही हम



<sup>11.</sup> ऋग्वेद, १०. १४१.

<sup>12.</sup> Bronstein and Schulweis: 'Approaches to the Philosophy of Religion' P. 225.

<sup>13</sup> Roubiczek, Paul: 'Thinking Towards Religion' P. 166

उसको प्राप्त करने के लिये व्यग्न हो उठते हैं। सत्य का ज्ञान हुए बिना सत्य को आत्मसात् करने का प्रयास ही नहीं हो सकता। चार्मिक जीवन का आरम्भ, मध्य और अन्त श्रद्धा ही है। जैसाकि गीता में कहा गथा है:—

श्रद्धावान् लभते शानं, तत्परः संयतेन्द्रियः

शान लब्ध्वा परां शान्तिमचिरेणाधिगच्छति । १४

धर्म के पथ पर अप्रसर होने वाला व्यक्ति इन्द्रियों को संयत् कर परमज्ञान द्वारा उस शान्ति को प्राप्त होता है, जो बुद्धि की सीमा से परे है और जो धार्मिक जीवन का अन्तिम लच्य है।

श्रतः स्पष्ट है कि श्रद्धा धार्मिक जीवन का एक श्रंग नहीं हो सकता है क्योंकि धार्मिक व्यक्ति के लिये सावन, सत्य श्रीर जीवन में कोई भी भेद नहीं है। जिससे काईस्ट ने भी कहा था, "मैं ही सावन हूँ, मैं ही सत्य तथा जीवन हूँ।" इसी सुर में धार्मिक व्यक्ति के सम्बन्ध में विलियम टेम्पुल ने भी कहा है, 'धार्मिक व्यक्ति के लिये, श्रानिवार्यतः, धर्म उपयोज्य वस्तु नहीं रह जाता, प्रत्युत ऐसी वस्तु हो जाता है जोकि उसका उपयोग करता है। १४

पटना विश्वविद्यालय, पटना ।

१४, गीता ४-३१.

<sup>15.</sup> Temple, William: 'Religions Experience and other essays' P. 61.

# पुरतक-समीजा

फिलासफी आफ श्री अरविन्द, लेखक डा० रामनाथ शर्मी, पृष्ठ १८८, प्रकाशक केदारनाथ रामनाथ, मेरठ, मूल्य ७-००।

इस पुस्तक में श्री रामनाथ शर्मा ने यह दिखाने का प्रयत्न किया है कि श्री ऋरविन्द का दर्शन आधुनिक भारतीय चिन्तन में एक मौलिक देन है, और अपने इस प्रयत्न में वे सफत भी रहे हैं। लेखक ने इस बात को भी सिंद्ध कर दिया है कि अरिवन्द के दर्शन ने ऐसी शाश्वत समस्यायें, जैसे अध्यात्मवाद व भौतिकवाद, अयवा इन के आधार पर सृष्टि की उत्पत्ति श्रौर विकास, तथा मानव जीवन के महत्व इत्यादि को सुलमा कर रख दिया है। यह पुस्तक उनका अपने डी॰ फिल ॰ का गवेषणा प्रबन्ध है। पुस्तक का प्रथम संस्करण १६६० में छेपा या और दितीय १६६३ में। यह इस पुस्तक की लोकांप्रयता का द्यांतक है। पुस्तक ११ अध्यायों में विभाजित है और उसकी सामग्री की भली प्रकार से कम-बद्ध किया गया है। पुस्तक पर एक विहंगम दृष्टि डालने से अनुभव हो जाता है कि विषय के गाम्भीर्थ को डा॰ शर्मा ने कितनी सुगमता के साथ प्रदर्शित किया है। उन्होंने अरविनद के विचारों की पाश्चात्य चिन्तन से भी तुलना की है श्रीर इससे पुस्तक की सामयिकता श्रीर भी बढ़ गयी है। श्राज के युग में जबिक संसार के ज्ञान-स्रोत को नयी नयी खोज के आघार पर एकत्रित करके अध्ययन करने की आवश्यकता अनुभव की जा रही है, ऐसी पुस्तक बहुत ही महत्वपूर्ण हैं। पुस्तक के श्रारम्भ में लेखक ने दर्शन की गूढ़ समस्याश्रों पर सामान्य रूप से विचार किया है श्रीर फिर दर्शन व जीवन का महत्व, ज्ञान श्रीर सत्य का स्तर, दार्शनिक श्रभ्ययन की विधि, ब्रह्म व ईश्वर का सम्बन्ध, त्रात्मा व व्यक्तित्व, जगत् प्रपंच, सृष्टि व विकासवाद, त्रात्मिक श्रनुभव व धार्मिक अदा, ऋषि अरविन्द का योग सिद्धान्त व मानव का विकास आदि विषयों का पाश्चात्य सिद्धान्तों के साथ तुलनांत्मक विवेचन किया है स्त्रीर स्त्ररविन्द के दृष्टिकीया से उनकी अंगिलोचना भी की है। पुस्तक के विषयों का क्रम बहुत आकर्षक है, जिससे उनमें पर्याप्त गहराई आ गयी है। समस्याओं का तुलनात्मक विवरण करने में लेखक बहुत ही सूदम बुद्धि श्रीर न्याययुक्त है। तमाम पाश्चात्य दृष्टिकोणों का मूल्यांकन निष्पत्त रूप से करके श्री अरिवन्द के सिद्धान्त को सिद्ध करने का प्रयत्न किया गया है। इससे यह प्रदर्शिता होता है कि श्री शर्मा जी का न केवल पाश्चात्य विचारधारा का समुचित श्रध्ययन है बल्कि वह श्रपने विषय में भी पारंगत हैं। यह पुस्तक न केवल उन लोगों के लिए लाभदायक है जो श्रा अरविन्द के दृष्टिकोण को भली प्रकार समभाना चाइते हैं श्रपित उन लोगों के लिए भी जो पाश्रात्य दर्शन का त्रालोचनात्मक श्रध्ययन करना चाइते हैं। लेखक का मुख्य उद्देश्य उसके इस वाक्य से स्तष्ट हो जाता है - ग्रपने समस्त अनुशासन और ग्रम्थास के साथ भारतीय पुरातन दार्शनिक दृष्टिकोगा को पुनर्जीवित करने की बड़ी आवश्कता है (पृष्ठ-५)। अन्त तक पुस्तक में इसी उद्देश्य का पता लगता है। विकासवाद की समस्त विचारधारात्र्यों, त्रर्थात् डार्विन, स्रलै इंडर, व्हाइटहैड व हेगल इत्यादि के दुर्वल पत्त को श्रमिव्यक्त करके उनकी त्रालोचना की गयी है। सचिदानन्द के श्राध्यात्मिक स्वरूप व भौतिकवाद के ऊर्जा-सिद्धान्त का भली प्रकार से एकान्वय करके इस सिद्धान्त की पृष्टि की गयी है कि विकासवाद आध्यात्मिक है और व्यक्तित्व

का विकास योग के आघार पर होता है। संदोप में, यह पुस्तक तुलनात्मक अध्ययन के हिश्कोण से अत्यन्त लोभदायक है। ि

हिम्मत सिन्हा कुरुचेत्र विश्वविद्यालय

समाज मनोविज्ञान की रूपरेखा, लेखक डा० रामनाथ शर्मा, प्रकाशक केदारनाथ रामनाथ, मेरठ, प्रथम संस्करण १९६३।

。自由的作品iC

पुस्तक में समाज मनोविज्ञान के विषय को भली भाँति पर्यालोचित किया गया है। भूमिका स्थापित करने वाले अध्यायों के अतिरिक्त जहां एक ओर मूलप्रवृत्ति, विवेक व संकल्प, संकेत, अनुकरण, सहानुभूति, समृह मन जैसे परम्परागत अध्याय है वहां व्यक्तित्व व संस्कृति, समाजी—करण, समुदाय—समिति आदि, मनोवृत्ति, पूर्वधारणा, जनता, नेतृत्व तथा भोड़ जैसे सामान्य अध्यायों को लेकर सामृहिक तनाव व सामाजिक संघर्ष, अन्तर्राष्ट्रीय तनाव, सामाजिक परिवर्तन व प्रगति, जनतन्त्र की समस्यायें व प्रजातिवाद जैसो एकदम वर्तमान चर्चित समस्याओं का विवेचन भी किया गया है। पुस्तक की भाषा सरल व सुबोच है। पाठ्य पुस्तक की दृष्टि से पुस्तक का स्वरूप अच्छा है।

पुस्तक में विभिन्न प्रकार के मतों को देने का प्रयास किया गया है जिससे सामान्य विद्यार्थी को मनोविद्यान में मत-वैभिन्य का बोच हो सकता है। किन्तु, उनके निष्कर्षों की उचित स्थित का स्पष्टीकरण अधिक होना चाहिए अन्यया आरम्भिक विद्यार्थी को यह विवरण वैभिन्य आमक हो सकता है। पुस्तक में यह कह देना, कि प्रयोग के आधार पर अभुक निष्कर्ष निकला और प्रयोग का संदिस विवरण भी न देना, कुछ गम्भोर अध्ययन में खलता है।

समाज मनोविशान के परम्परागत विषयों के बारे में बहुत सारा उपलब्ब शान नये विद्यार्थी को देने में पुस्तक सहायक है। पुस्तक भारतीय विश्वविद्यालय के छात्रों की ब्रावश्यकता की अब्ब्रिश तरह पूर्ति कर सकती यी यदि यह भी संकेत दिया गया होता कि कितिएय विषयों, जैसे संकेत, अनुकरण, संकल्य, प्रवृत्ति आदि व्यवहार प्रत्ययों को भी विश्लेषण का विषय बनाया जा सकता है और व्यवहार की कुछ प्रारम्भिक हकाहयों व प्रक्रियाओं को ही आधार बनाया जा सकता है।

कुछ सामयिक समस्याश्रों का श्रव्छा विवेचन किया गया है। स्नातक कचाश्रों के विद्यार्थियों के लिए विषयों से सबन्वित समी महत्वपूर्ण पत्तों की जानकारी मिल जाती है। श्रवाछित मानसिक प्रतिकियाश्रों व प्रतिमाश्रों के निराकरण के लिए कुछ व्यावहारिक प्रभाव भी श्रवाछित मानसिक प्रतिकियाश्रों व प्रतिमाश्रों के निराकरण के लिए कुछ व्यावहारिक प्रभाव भी श्रवाछित सं श्रक्ष्ययन की उपयोगिता श्रविक स्पष्ट की जा सकती थी।

दन से अपनित्र सामग्री का विवरण विस्तृत तो नहीं कहा जा सकता लेकिन पुस्तक मुख्य रूप से स्नातक कद्मात्रों के लिए लिखो गई है इस उद्देश्य से सामग्री पर्याप्त है। लेखक का प्रयास स्नातक कद्मात्रों के लिए लिखो गई है इस उद्देश्य से सामग्री पर्याप्त है। लेखक का प्रयास स्नातक कद्मात्रों के लिए लिखो गई है इस उद्देश्य से सामग्री पर्याप्त है। लेखक का प्रयास स्नातक कद्मात्रों के लिए लिखो गई है इस उद्देश्य से सामग्री पर्याप्त है। लेखक का प्रयास स्नातक कद्मात्रों के लिए लिखो गई है इस उद्देश्य से सामग्री पर्याप्त है। लेखक का प्रयास स्नातक कद्मात्रों के लिए लिखो गई है इस उद्देश्य से सामग्री पर्याप्त है। लेखक का प्रयास स्नातक कद्मात्रों के लिए लिखों गई है इस उद्देश्य से सामग्री पर्याप्त है। लेखक का प्रयास स्नातक कद्मात्रों के लिए लिखों गई है इस उद्देश्य से सामग्री पर्याप्त है। लेखक का प्रयास स्नातक कद्मात्रों के लिए लिखों गई है इस उद्देश्य से सामग्री पर्याप्त है। लेखक का प्रयास स्नातक कद्मात्रों के लिए लिखों गई है इस उद्देश्य से सामग्री पर्याप्त है। लेखक का प्रयास स्नातक कद्मात्रों के लिए लिखों गई है इस उद्देश्य से सामग्री पर्याप्त है। लेखक का प्रयास स्नातक कद्मात्रों के लिए लिखों गई है इस उद्देश्य से सामग्री पर्याप्त है। लेखक का प्रयास स्नातक क्यां प्रयास स्नातक स्नात

काशी विद्यापीठ,

# Research Journal of Philosophy & Social Sciences.

An International Bi-annual of Philosophy, Psychology, Saciology & Education. Published in October & March. Each issue contains about 200 pages on a particular subject.

Chief Editor: Dr. Ram Nath Sharma, Meerut College, Meerut (U.P.) India.

Editorial Board: Gardnar Murphy (U. S. A.), R. H. Thousless, (Australia), H.H. Price (U.K.), B. L. Atreya (India) and more than a dozen scholars from different foreign countries.

Board of Representative: Consists representative scholars from a large number of Indian and foreign universities.

# Vol. I. No. I. PARA PSYCHOLOGY OF YAGA Oct. 1963.

Contains about two dozen articles including contributions from eminent Indian and foreign scholars.

Hard cover, cloth Bound Book from of the first issue with a forward from J. B. Rhine available.

| Annual subscription Rates: - | Rs    | Sh. | Dollars | Fr.  |
|------------------------------|-------|-----|---------|------|
|                              | 15-00 | 20  | 3, 50   | 1500 |
| For Institutions             | 10-00 | 13  | 2.40    | 1000 |
| For Individuals              |       |     |         |      |

Life Membership: Ten years subscription in advance.

Publishers: M/s. Kedar Nath Ram Nath, Meerut (U.P.) India.

# परिषत्-प्रकाशन

| ٤. | बौद दरीन तथा उसका विकास — प्रो. पी. टी. राज्                       | मृल्य १-५०          |
|----|--------------------------------------------------------------------|---------------------|
| ₹. | श्रनुभववाद — सं. वशदेव श <del>त्य</del>                            | मृ० ५-५०            |
| ₹. | दार्शनिक विश्लेषण — यशदेव शत्य                                     | मू० १२-००           |
| ٧. | समकालीन भारतीय दशैन — सं. प्रो. के. सन्चिदानन्द मूर्ति             | मू० १२-००           |
| ¥  | भारतीय मनोविधान — सं. नारायया शास्त्री द्राविद                     | मू० ६-००            |
| ۹. | नृतत्व तथा समाज दर्शन — सं. दयाकृष्ण, सीता राम गोयल,<br>यशदेव शल्य | मू॰ ==••            |
| ٥. | दार्शनिक त्रैमासिक — जन्वरी १६५५ में स्थापित, सं. यशदेव शल्य,      | वा-शु. <b>१०-००</b> |